
ISSN 1514–9935  |  E-ISSN 1853–3175  |  CC BY-NC-SA 4.0 
https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/anuariocuyo 

  PP. 323-333 
 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 45, AÑO 2024                323 

Barelli, María Cecilia y Rodríguez, Laura 
(Compiladoras). Variaciones filosóficas en 
torno a la comunidad. Un relevamiento del 
pensamiento moderno y contemporáneo. 
Bahía Blanca: Editorial de la Universidad 
Nacional del Sur (EDIUNS), 2024, 138 p. 

Adriana María Arpini1 

 https://orcid.org/0000-0002-5459-0363 

María Cecilia Barelli y Laura 

Rodríguez son docentes e 

investigadoras de la Universidad 

Nacional del Sur (UNS), con larga 

trayectoria en los campos de la Historia 

de la filosofía contemporánea y 

moderna, respectivamente. Ambas han 

conducido investigaciones de 

envergadura en sus áreas de estudio. En 

esta oportunidad aúnan esfuerzos, 

junto a otros/as investigadores/as, 

conformando un equipo que interroga 

a distintos autores/as tomando como 

eje el problema de la comunidad. El resultado es el volumen que ahora 

presentamos. Nos complace hacerlo, no solo porque nos unen lazos de 

 
1 Instituto de Ciencias Humanas, Sociales y Ambientales (INCIHUSA), Consejo Nacional de 

Investigaciones Científicas y Técnicas (CONICET), Argentina. Contacto: aarpini@mendoza-

conicet.gob.ar 

https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/anuariocuyo
https://orcid.org/0000-0002-5459-0363
mailto:aarpini@mendoza-conicet.gob.ar
mailto:aarpini@mendoza-conicet.gob.ar


RESEÑA: BARELLI, MARÍA CECILIA Y RODRÍGUEZ, LAURA (COMPILADORAS). VARIACIONES FILOSÓFICAS… 

324          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

amistad y colaboración académica, sino principalmente por el rigor y 

claridad con que se encara la presentación de los contenidos, puesta de 

manifiesto en cada trabajo, así como por el cuidado de la forma en el 

uso del lenguaje.  

La pregunta que orienta y cohesiona los trabajos indaga 

sobre ¿cuál es el conjunto de problemas histórico-filosóficos que 

evoca la voz comunidad?  A partir de ella se ponen en marcha 

exploraciones sobre autores y autoras –Sophie de Grouchy, Novalis, 

Fichte, Flora Tristán, Marx, Alexandra Kollontai, Nietzsche, Kant, 

Esposito– a fin de sacar a la luz estrategias conceptuales y giros 

argumentativos que complejizan y enriquecen la consideración de la 

comunidad como categoría filosófica que, a un tiempo, sintetiza una 

situación coyuntural y proyecta alternativas transformadoras. La 

pregunta está formulada desde nuestro presente –la históricamente 

compleja y socio-culturalmente controvertida tercera década del 

siglo XXI– y, aunque las investigaciones miran hacia el pasado, lo que 

se busca es comprender la propia situación, atesorando –no sin una 

mirada crítica– los aportes de la tradición filosófica de los siglos XVIII, 

XIX y XX. Más también tratando de avizorar posibles formas de 

relacionamiento “después de la comunidad”, como sugiere Daniel 

Álvaro en el prólogo. Presentamos, a continuación, y como a vuelo 

de gaviota, el contenido de cada capítulo, con la esperanza de 

estimular el deseo de una lectura de mayor profundidad por parte de 

los lectores. 

En el primer capítulo: “Aportes de Sophie de Grouchy en 

torno al problema de la simpatía en la Francia revolucionaria del siglo 

XVIII”, Lisette Gutiérrez Moiola reconstruye el pensamiento de la 

filósofa francesa –que como otras figuras femeninas han sido 

olvidadas por el canon de la Historia de la Filosofía– acerca de las 

instituciones sociales del matrimonio, la familia y las organizaciones 

educativas en el contexto de la Francia revolucionaria. Para ello apela 

a las Cartas sobre la simpatía, publicadas en 1798, como apéndice a 

su traducción al francés de The Teory of Moral Sentiments de Adam 



ADRIANA MARÍA ARPINI 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 45, AÑO 2024                325 

Smith. En sus Cartas, de Crouchy describe una sociedad desigual, 

desarticulada por las expresiones de egoísmo, orgullo y vanidad, que 

generan una dinámica social “antinatural”, por el “silenciamiento” de 

la simpatía original y el debilitamiento de las facultades naturales del 

ser humano. Tras un breve recorrido por la biografía y el contexto de 

Sophie de Grouchy (1761-1822), donde se destacan su actividad de 

salonier, su participación en la Sociètè des amis des Noirs y su vínculo 

con Olympe de Gouges, la autora se detiene en la reflexión 

degrouchiana. Atiende tanto al género discursivo: cartas, 

considerada una forma de sociabilidad y una expresión femenina 

autorizada en la época, como al hecho insólito de ser publicadas 

como anexo de la traducción de la obra de un filósofo reconocido, lo 

que constituye una estrategia para garantizar su lectura. La filósofa 

francesa da testimonio de su compromiso con la ilustración y de su 

visión de una nueva sociedad, ideas que compartía con su esposo, 

Nicolás de Condorcet. Toma distancia respecto del texto de Smith, 

considera que este no ha penetrado en la causa primera de la 

simpatía y se propone completar sus omisiones, a fin de mostrar que 

la simpatía pertenece a todo ser sensible y capaz de reflexión. 

Considera que la educación de su época, tanto en la familia como en 

las instituciones educativas desatienden el ejercicio de la sensibilidad 

y debilitan la facultad reflexiva, favoreciendo una formación libresca 

y descontextualizada, cuyos contenidos no se adecuan a la edad de 

los destinatarios. De esta manera se produce el silenciamiento de la 

naturaleza humana. Por el contrario, su propuesta busca proveer 

elementos para el ejercicio de las facultades naturales, mediante la 

observación de diferentes realidades que afectan a las víctimas de la 

desigualdad y la desarticulación social. También se muestra a favor 

de la legalización del divorcio y de la creación de leyes que permitan 

uniones pasajeras. 

“Europa versus Alemania. Novalis y Fichte en torno a la 

comunidad del futuro” es el trabajo de Santiago Napoli, quien se 

dispone a examinar desde fuera –desde Latinoamérica– las 



RESEÑA: BARELLI, MARÍA CECILIA Y RODRÍGUEZ, LAURA (COMPILADORAS). VARIACIONES FILOSÓFICAS… 

326          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

posiciones de ambos pensadores en torno a la construcción de 

dispositivos políticos –Europa y Alemania, respectivamente–, para 

pensar una comunidad política a ser construida en un futuro 

histórico. Novalis busca reponer el sentido perdido de la Cristiandad 

–a la sazón sinónimo de Europa– como “poderosa sociedad fundante 

de paz”. Lutero y sus seguidores habrían logrado separar la religión 

de su sentido político, comunitario transnacional, a ello habría 

contribuido la propia Iglesia Católica, a raíz de la pérdida de su fuerza 

moral. Confía en la fuerza imaginativa de científicos e intelectuales 

para crear un “Estado de Estados, una Doctrina de la ciencia política” 

que resulte en la realización de una cristiandad polifacética en el 

marco de una renovada espiritualidad cosmopolita. Fichte, por su 

parte, encuentra en Lutero y sus seguidores una elevada 

manifestación del espíritu alemán. Diferencia lo alemán de lo 

extranjero, que en tanto categoría filosófica y no meramente 

geográfica, hace referencia a la razón práctica favorecedora de la 

libertad y capaz de enfrentarse al dogmatismo extranjerizante 

cerrado, extático, muerto. Según Napoli, ambos ensayos responden 

al propósito de movilizar a un público intelectual para realizar una 

propuesta de comunidad futura fundada en la religiosidad y el 

cosmopolitismo. Más que la objetividad del contenido, interesa la 

forma retórica de los discursos de ambos autores, que lleva el 

propósito moral de despertar al público docto y movilizar la voluntad 

de construir una comunidad futura europeo-cosmopolita (Novalis) o 

nacional-autónoma (Fichte).  

Particularmente interesante resulta el trabajo de Ángela 

Sosa, titulado “Del optimismo ontológico a la posibilidad de la 

comunidad: La propuesta emancipatoria de Flora Tristán”. En el 

marco del actual interés por la recuperación de las voces femeninas 

en la historia de la filosofía, la autora se propone trabajar la obra de 

Flora Tristán con el fin de contribuir al estudio de filósofas del siglo 

XIX. Atiende tanto a la imagen que la filósofa franco-peruana tiene de 

su propio tiempo, como al modo en que se retroalimentan sus 



ADRIANA MARÍA ARPINI 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 45, AÑO 2024                327 

vivencias y su pensamiento, conforme se desarrolla su concepción 

socialista a través de tres escritos claves: Peregrinaciones de una 

paria (1838), Paseos en Londres (1840) y Unión obrera (1843). El 

análisis de endereza a confirmar la hipótesis de que el socialismo de 

Tristán se asienta en un optimismo ontológico, en tanto pretensión 

de cambiar y hacer posible otro orden social, lo que implica el 

desarrollo de condiciones humanas acordes a ese cambio. Al mismo 

tiempo, su concepción de lo social y comunitario permite dibujar una 

peculiar mirada sobre la comunidad. A través del trabajo, se observan 

aquellas ideas que acercan a Tristán a los socialistas utópicos, así 

como aquellas que la posicionan como antecedente del socialismo 

científico. En Peregrinaciones, Tristán registra una serie de injusticias 

contra negros, pobres y mujeres, que trascienden a las naciones, son 

sistemáticas y no individuales, e impiden el progreso –

providencialmente orientado– hacia la constitución de un organismo 

social saludable. En Paseos se explicita la intención de realizar una 

descripción rigurosa, que se remonta a las causas de los hechos y se 

desprende de las emociones. Se acerca a las posiciones del socialismo 

científico al describir la relación entre la riqueza de Londres y la 

explotación de las colonias, considerar los distintos tipos de 

alienación y anticipar la noción de lucha de clases. En Unión obrera, 

se abre la posibilidad de una nueva comunidad en virtud de las 

condiciones de la propia naturaleza humana. Ángeles Sosa concluye 

que el concepto de comunidad que surge de las obras de Tristán es 

relacional, cuyo objeto es la felicidad de hombres y mujeres; 

mantiene la idea de reciprocidad entre el bienestar (o malestar) de 

las partes y el todo, de modo que la miseria moral de la clase obrera 

no es su propia responsabilidad. El hecho de señalar a las mujeres 

como la “clase” más oprimida, es reconocido por la autora como un 

problema social y no individual. 

“La praxis revolucionaria como mecanismo de 

autoafirmación de la ‘comunidad política’: La comuna de París en el 

pensamiento de Marx”, se titula el trabajo de Clara Aldea, quien 



RESEÑA: BARELLI, MARÍA CECILIA Y RODRÍGUEZ, LAURA (COMPILADORAS). VARIACIONES FILOSÓFICAS… 

328          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

intenta esclarecer cierta polisemia en el concepto de comunidad, 

dependiendo del modelo económico en que se inserta. A tal fin se 

analizan las “Glosas críticas al artículo ‘El rey de Prusia. Por un 

prusiano’” (1844) y La guerra civil en Francia (1871). Estos textos son 

considerados como dos momentos en la obra de Marx que permiten 

visualizar que aquello que en el primero se consideraba como 

“comunidad política” –afirmación de la vida humana en sociedad– 

aparece en el segundo como demanda que moviliza la práctica 

revolucionaria capaz de restituir a la humanidad sus caracteres 

propios, no escindida por intereses de clase ni por la forma que 

adopta el Estado burgués. Diferencia entre el uso político, social y 

moral del ideal de comunidad, al mismo tiempo que arroja luz sobre 

el modo de autoproducción del sujeto político a través de la acción, 

que no puede ser pensado al margen de la situación histórica 

concreta en que acontece.   

Sofía Eceiza escribe sobre “El binomio individuo–comunidad 

en el pensamiento de Alexandra Kollontai: El caso particular de la 

‘mujer-individualidad’”. La hipótesis que orienta la lectura de la obra 

de la filósofa rusa afirma la existencia de una relación inherente entre 

individuo y comunidad, ya que, en cuanto seres sociales, los 

individuos precisan del “reconocimiento” de los otros para asegurar 

la existencia. Consecuentemente existe también una relación 

inherente entre “mujer-individualidad” y comunidad. Si bien se 

consideran diversos escritos de Kollontai, es en La mujer nueva 

(1918) donde despliega sus ideas sobre “mujer-individualidad”, el 

“reconocimiento” femenino y el vínculo con la sociedad comunista. 

La filósofa pone en juego relaciones de igualdad y diferencia en la 

construcción del yo. Si bien todos los individuos están compuestos de 

una parte física y otra espiritual, se diferencian por su personalidad 

única. Las mujeres se diferencian de los varones por la posibilidad de 

concebir, pero esto no habilita una desigualdad entre los sexos. 

Ambos necesitan del reconocimiento del otro, pero esta relación se 

fue debilitando en la sociedad capitalista y requiere ser reconstruida 



ADRIANA MARÍA ARPINI 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 45, AÑO 2024                329 

mediante la institución de un nuevo tipo de sociedad, basada en lazos 

de solidaridad, donde el individuo pueda sentir y pensar más allá de 

los límites individuales, pero sin pérdida de su “yo”, en comunidad y 

camaradería. La condición de individuo es el punto de encuentro por 

el que se igualan los sexos, a pesar de sus diferencias. La mujer nueva 

no está condicionada por el sexo, sino que busca ser reconocida 

como “mujer-individualidad”.  

“Nietzsche y las mujeres: más allá del matrimonio y la 

maternidad” es el trabajo de Rocío Beatriz Medina Romero, dedicado 

a exponer el problema del rol de las mujeres en el proyecto cultural 

nietzscheano. Su hipótesis afirma que, si bien las mujeres tienen un 

deber marcadamente atravesado por una tradición patriarcal, su 

existencia individual no se restringe solo a eso. ¿Cuáles son los 

alcances del sexismo en Nietzsche? Dada la diversidad de sentidos y 

contextos dedicados a la mujer y sus relaciones, la autora distingue 

tres niveles: el de la mujer simbólica, imagen representativa del 

problema de la verdad; el de las mujeres históricas, con quienes 

Nietzsche socializa y a las que hace referencia en sus textos; el de la 

mujer tipológica, caracterización de un tipo psicológico femenino. 

Existen importantes antecedentes acerca de la cuestión de lo 

femenino en Nietzsche, con los que la autora entra en diálogo. Apela 

a las Consideraciones intempestivas I (1873) y al Crepúsculo de los 

ídolos (1889) para mostrar una caracterización nietzscheana de la 

cultura como resultado de la totalidad de las praxis poiéticas de un 

pueblo. Diferencia entre una cultura superior y una inferior o 

decadente. Esto último es lo característico de la sociedad moderna. 

En cuanto a la noción de comunidad, se trata, en términos generales, 

del vínculo intersubjetivo entre los individuos que la conforman, se 

los cuales depende su valor. No es una relación lineal, ni causal, sino 

de reciprocidad entre los individuos y el grupo, que se construyen 

mutuamente. Acerca de la mujer y su papel en la sociedad, la visión 

Nietzscheana debe considerarse en el contexto de la comunidad y la 

cultura en que se sitúa. En síntesis, “a pesar de sus arduos intentos 



RESEÑA: BARELLI, MARÍA CECILIA Y RODRÍGUEZ, LAURA (COMPILADORAS). VARIACIONES FILOSÓFICAS… 

330          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

por desarticular lógicas de una tradición que consideró decadente, 

Nietzsche no logró desprenderse por completo de los prejuicios 

arraigados en la sociedad patriarcal en la que vivió” –concluye 

Medina Romero–; fue ambiguo y poco explícito respecto de la 

cuestión femenina. En los casos de George Sand y María Leticia 

Ramolino, el filósofo no emite juicio sobre su vida sexual, aunque la 

primera es considerada degenerada y decadente, y la segunda había 

suscitado polémicas por sus romances. Sí queda claro que cualquier 

juicio acerca de la visión nietzscheana de la mujer y su rol social 

conlleva una lectura crítica y contextualizada de sus obras filosóficas, 

asumiendo la complejidad de la cuestión.  

“Kant según Esposito: la dialéctica comunidad–inmunidad” 

de Laura Rodríguez constituye una interesante y audaz lectura de 

textos kantianos –poco visitados por los estudios acerca de la 

comunidad– bajo la lupa de la estrategia conceptual que el filósofo 

italiano desarrolla en su obra Comunitas. Origen y destino de la 

comunidad (1998). Communitas e immunitas son conceptos 

indisociables que hacen referencia al estar entre, con, y a la 

regulación de la afectación de los otros, respectivamente. Permiten 

identificar los procesos de inmunización en los planteamientos 

teóricos y filosóficos sobre la comunidad. Esposito sostiene que, a 

diferencia de Rousseau, Kant hace que la voluntad dependa de una 

ley que expresa su misma libertad, de modo que la ley está en el 

origen de la comunidad. Desde su punto de vita constituye un error 

pensar la comunidad desde el lugar de la intersubjetividad –como lo 

ha hecho la tradición erudita kantiana–; lo mismo que pensar al 

sujeto en una posición de autoridad, instituyente. No es posible 

pensar por fuera de la comunidad, incluso en la formulación del 

imperativo categórico –de la humanidad como fin– el sujeto se 

constituye como deudor de la comunidad, y no como su autor. Ya en 

Sueños de un visionario, Kant confirma la relación entre comunidad y 

pensamiento, y demarca la razón respecto de la ensoñación y la 

locura, precisamente porque lo que allí queda cancelado es la 



ADRIANA MARÍA ARPINI 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 45, AÑO 2024                331 

comunidad. Desde este punto de vista, disgregación social, fanatismo 

y locura conducen al dogmatismo. Para Esposito, el yo es pura 

función, subsiste a costa de volverse otro, así pues, la comunidad hay 

que buscarla “en los pasajes en que la comunidad se retira, huye de 

sí misma, se vuelve indefinible”. “El nosotros que habita en el yo no 

garantiza el acceso inmediato a la comunidad como una propiedad 

de la que inmediatamente disponemos. La comunidad en Kant no es 

objeto, sino sujeto, en la medida que desampara al sujeto como 

sujeto de libertad. La comunidad se explicita en aquella experiencia 

de la otredad, de la continua transferencia del yo a lo otro de sí” (p. 

222-223). Por eso Kant sería, frente a Rousseau, el filósofo que 

nombra a la comunidad, por la conciencia teórica de la continua 

desapropiación del yo que implica el “con”, tanto en el pensar como 

en la acción. 

También María Cecilia Barelli se hace cargo del pensamiento 

de Espósito, pero esta vez con relación a Nietzsche. En su texto: 

“Búsquedas y riesgos de una comunidad: Espósito y su retrospectiva 

de Nietzsche”, se detiene en el segundo momento del pensamiento 

del italiano, identificado como “ciclo del munus”, a través de la 

trilogía Communitas (1998), Immunitas (2002) y Comunidad, 

inmunidad y biopolítica (2008). La autora se propone ingresar al 

campo de las discusiones acerca de la comunidad recuperando los 

planteos más importantes de Espósito, en los que se incluye un 

diálogo con el filósofo alemán, a fin de completar y enriquecer las 

ideas espositanas. Es Nietzsche quien revela el sentido negativo y 

autodisolutorio del aparato inmunitario de la modernidad, aunque 

no logra sustraerse a cierto nihilismo. Por su parte, Espósito espera 

encontrar en la tensión de los opuestos –salud / enfermedad– nuevos 

poderes afirmativos. Se reconocen tres momentos en la reflexión:  En 

primer lugar, para Esposito, Nietzsche piensa la dimensión política 

del Bíos como voluntad de poder que no conoce otro modo de ser 

que la continua potenciación. El fundamento ontológico se encuentra 

en la dinámica de las fuerzas. Existe una bipolaridad conceptual o 



RESEÑA: BARELLI, MARÍA CECILIA Y RODRÍGUEZ, LAURA (COMPILADORAS). VARIACIONES FILOSÓFICAS… 

332          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

doble fondo del discurso sobre la vida como total prodigalidad junto 

con la tendencia a destruir y destruirse. El segundo momento gira en 

torno de la figura conceptual de lo dionisíaco: la “vida en su forma 

absoluta”, “abandonada a su fluir originario”, como huella o 

prefiguración del munus común. Relación sin sujeto que pone en 

marcha el proceso de inmunización, coincidente con la civilización 

occidental. La figura de lo apolíneo balancea la preminencia de lo 

dionisíaco, evitando la auto-aniquilación orgiástica. Se trata, para 

Espósito, de una contradicción estructural, anticipada por Nietzsche, 

consistente en que la inmunización resulta necesaria para la 

supervivencia de cualquier organismo, pero nociva al bloquear sus 

posibilidades de transformación y expansión (las que para Esposito 

son de tipo biológico). El tercer momento es el de la degeneración –

o decadencia–, tanto de la inmunización como de la potenciación. 

Para Nietzsche, las culturas se encuentran en proceso constante de 

transformación, al igual que los individuos. Entre estos hay tipos que 

surgen excepcionalmente, encarnando el progreso, ya sea como 

“reacción” o “degeneración”. Más allá de la lucha por la existencia, el 

progreso se explica por el aumento de la fuerza estable a través del 

sentimiento de lo común y la posibilidad de lesionar ese elemento 

común mediante la acción de “naturalezas degeneradas” que 

debilitan la moral vigente y habilitan el ingreso de lo nuevo. Barelli 

subraya que en el caso de Nietzsche se trata de debilidad moral y no 

biológica. “Son los llamados ‘cíclopes de la cultura’ quienes abren 

camino destruyendo costumbres, pero al mismo tiempo generando 

condiciones para una nueva socialización. Esas ‘terribles energías’ 

que inicialmente se las identifica con el ‘mal’ operan como 

‘arquitectos’ de la humanidad” (p. 250). 

Como puede advertirse, las categorías y estrategias 

argumentativas desplegadas a lo largo del volumen proveen un 

equipaje teórico para el análisis y la búsqueda de alternativas 

relacionadas con la situación actual de las comunidades humanas. De 

ahí el interés e importancia del volumen, cuya lectura no solo 



ADRIANA MARÍA ARPINI 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 45, AÑO 2024                333 

recomendamos, sino que consideramos indispensable para continuar 

y profundizar en los problemas suscitados por la voz comunidad.  

 

Adriana María Arpini 

Profesora, Licenciada y Doctora en Filosofía por la Universidad Nacional de Cuyo 
(Mendoza, Argentina), donde se desempeñó como Profesora Titular de Antropología 
Filosófica y del Seminario Temas de Historia de las Ideas Políticas hasta su reciente 
jubilación. Continúa como profesora de posgrado en el Doctorado en Filosofía. Es 
Investigadora Principal Contratada de CONICET en las áreas temáticas de la Filosofía 
Práctica y la Historia de las Ideas Latinoamericanas. Fue directora de la Maestría en 
Estudios Latinoamericanos de la Facultad de Ciencias Políticas y Sociales. Autora y 
compiladora de libros, capítulos de libros y artículos en revista de circulación 
internacional. Dirige proyectos de investigación, tesis y becas. Ha recibido 
invitaciones especiales y distinciones por su labor académica. 


