ISSN 1514-9935 | E-ISSN 1853-3175 | CC BY-NC-SA 4.0
https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/anuariocuyo
PP. 323-333

Barelli, Maria Cecilia y Rodriguez, Laura
(Compiladoras). Variaciones filosoficas en
torno a la comunidad. Un relevamiento del
pensamiento moderno y contempordneo.
Bahia Blanca: Editorial de la Universidad
Nacional del Sur (EDIUNS), 2024, 138 p.

Adriana Maria Arpini
https://orcid.org/0000-0002-5459-0363

Maria Cecilia Barelli y Laura
Rodriguez son docentes e
investigadoras de la Universidad
Nacional del Sur (UNS), con larga
trayectoria en los campos de la Historia
de la filosofia contemporanea vy
moderna, respectivamente. Ambas han
conducido investigaciones de
z;.’: [{(ll,(,'f\,i.i}tiii:f:fr'ﬁZﬂu envergadura en sus areas de estudio. En

esta oportunidad aunan esfuerzos,
junto a otros/as investigadores/as,
conformando un equipo que interroga
a distintos autores/as tomando como
eje el problema de la comunidad. El resultado es el volumen que ahora
presentamos. Nos complace hacerlo, no solo porque nos unen lazos de

Maria Cecilia Barelli /Laura Rodriguez

) eoiuns

1 Instituto de Ciencias Humanas, Sociales y Ambientales (INCIHUSA), Consejo Nacional de
Investigaciones Cientificas y Técnicas (CONICET), Argentina. Contacto: aarpini@mendoza-
conicet.gob.ar

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFIA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 45, ANO 2024 323


https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/anuariocuyo
https://orcid.org/0000-0002-5459-0363
mailto:aarpini@mendoza-conicet.gob.ar
mailto:aarpini@mendoza-conicet.gob.ar

RESENA: BARELLI, MARIA CECILIA Y RODRIGUEZ, LAURA (COMPILADORAS). VARIACIONES FILOSOFICAS...

amistad y colaboracién académica, sino principalmente por el rigor y
claridad con que se encara la presentacién de los contenidos, puesta de
manifiesto en cada trabajo, asi como por el cuidado de la forma en el
uso del lenguaje.

La pregunta que orienta y cohesiona los trabajos indaga
sobre écudl es el conjunto de problemas histérico-filoséficos que
evoca la voz comunidad? A partir de ella se ponen en marcha
exploraciones sobre autores y autoras —Sophie de Grouchy, Novalis,
Fichte, Flora Tristan, Marx, Alexandra Kollontai, Nietzsche, Kant,
Esposito— a fin de sacar a la luz estrategias conceptuales y giros
argumentativos que complejizan y enriquecen la consideracion de la
comunidad como categoria filoséfica que, a un tiempo, sintetiza una
situacidon coyuntural y proyecta alternativas transformadoras. La
pregunta esta formulada desde nuestro presente —la histéricamente
compleja y socio-culturalmente controvertida tercera década del
siglo XXI-y, aunque las investigaciones miran hacia el pasado, lo que
se busca es comprender la propia situacion, atesorando —no sin una
mirada critica— los aportes de la tradicion filoséfica de los siglos XVIII,
XIX y XX. Mas también tratando de avizorar posibles formas de
relacionamiento “después de la comunidad”, como sugiere Daniel
Alvaro en el prélogo. Presentamos, a continuacién, y como a vuelo
de gaviota, el contenido de cada capitulo, con la esperanza de
estimular el deseo de una lectura de mayor profundidad por parte de
los lectores.

En el primer capitulo: “Aportes de Sophie de Grouchy en
torno al problema de la simpatia en la Francia revolucionaria del siglo
XVIII”, Lisette Gutiérrez Moiola reconstruye el pensamiento de la
filésofa francesa —que como otras figuras femeninas han sido
olvidadas por el canon de la Historia de la Filosofia— acerca de las
instituciones sociales del matrimonio, la familia y las organizaciones
educativas en el contexto de la Francia revolucionaria. Para ello apela
a las Cartas sobre la simpatia, publicadas en 1798, como apéndice a
su traduccién al francés de The Teory of Moral Sentiments de Adam

324 CUYO. ANUARIO DE FILOSOFIA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, ANO 2025



ADRIANA MARIA ARPINI

Smith. En sus Cartas, de Crouchy describe una sociedad desigual,
desarticulada por las expresiones de egoismo, orgullo y vanidad, que
generan una dindmica social “antinatural”, por el “silenciamiento” de
la simpatia original y el debilitamiento de las facultades naturales del
ser humano. Tras un breve recorrido por la biografia y el contexto de
Sophie de Grouchy (1761-1822), donde se destacan su actividad de
salonier, su participacion en la Société des amis des Noirs y su vinculo
con Olympe de Gouges, la autora se detiene en la reflexién
degrouchiana. Atiende tanto al género discursivo: cartas,
considerada una forma de sociabilidad y una expresidén femenina
autorizada en la época, como al hecho insélito de ser publicadas
como anexo de la traduccion de la obra de un filésofo reconocido, lo
gue constituye una estrategia para garantizar su lectura. La filésofa
francesa da testimonio de su compromiso con la ilustracidn y de su
visién de una nueva sociedad, ideas que compartia con su esposo,
Nicolas de Condorcet. Toma distancia respecto del texto de Smith,
considera que este no ha penetrado en la causa primera de la
simpatia y se propone completar sus omisiones, a fin de mostrar que
la simpatia pertenece a todo ser sensible y capaz de reflexion.
Considera que la educacion de su época, tanto en la familia como en
las instituciones educativas desatienden el ejercicio de la sensibilidad
y debilitan la facultad reflexiva, favoreciendo una formacion libresca
y descontextualizada, cuyos contenidos no se adecuan a la edad de
los destinatarios. De esta manera se produce el silenciamiento de la
naturaleza humana. Por el contrario, su propuesta busca proveer
elementos para el ejercicio de las facultades naturales, mediante la
observacién de diferentes realidades que afectan a las victimas de la
desigualdad y la desarticulacidn social. También se muestra a favor
de la legalizacién del divorcio y de la creacidn de leyes que permitan
uniones pasajeras.

“Europa versus Alemania. Novalis y Fichte en torno a la
comunidad del futuro” es el trabajo de Santiago Napoli, quien se
dispone a examinar desde fuera —desde Latinoamérica— las

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFIA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 45, ANO 2024 325



RESENA: BARELLI, MARIA CECILIA Y RODRIGUEZ, LAURA (COMPILADORAS). VARIACIONES FILOSOFICAS...

posiciones de ambos pensadores en torno a la construccién de
dispositivos politicos —Europa y Alemania, respectivamente—, para
pensar una comunidad politica a ser construida en un futuro
histérico. Novalis busca reponer el sentido perdido de la Cristiandad
—a la sazén sinénimo de Europa— como “poderosa sociedad fundante
de paz”. Lutero y sus seguidores habrian logrado separar la religion
de su sentido politico, comunitario transnacional, a ello habria
contribuido la propia Iglesia Catélica, a raiz de la pérdida de su fuerza
moral. Confia en la fuerza imaginativa de cientificos e intelectuales
para crear un “Estado de Estados, una Doctrina de la ciencia politica”
que resulte en la realizacion de una cristiandad polifacética en el
marco de una renovada espiritualidad cosmopolita. Fichte, por su
parte, encuentra en Lutero y sus seguidores una elevada
manifestacion del espiritu aleman. Diferencia lo aleman de lo
extranjero, que en tanto categoria filoséfica y no meramente
geografica, hace referencia a la razén practica favorecedora de la
libertad y capaz de enfrentarse al dogmatismo extranjerizante
cerrado, extatico, muerto. Segin Napoli, ambos ensayos responden
al propdsito de movilizar a un publico intelectual para realizar una
propuesta de comunidad futura fundada en la religiosidad vy el
cosmopolitismo. Mas que la objetividad del contenido, interesa la
forma retdrica de los discursos de ambos autores, que lleva el
propdsito moral de despertar al publico docto y movilizar la voluntad
de construir una comunidad futura europeo-cosmopolita (Novalis) o
nacional-auténoma (Fichte).

Particularmente interesante resulta el trabajo de Angela
Sosa, titulado “Del optimismo ontoldgico a la posibilidad de la
comunidad: La propuesta emancipatoria de Flora Tristan”. En el
marco del actual interés por la recuperacién de las voces femeninas
en la historia de la filosofia, la autora se propone trabajar la obra de
Flora Tristan con el fin de contribuir al estudio de filésofas del siglo
XIX. Atiende tanto a la imagen que la filésofa franco-peruana tiene de
su propio tiempo, como al modo en que se retroalimentan sus

326 CUYO. ANUARIO DE FILOSOFIA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, ANO 2025



ADRIANA MARIA ARPINI

vivencias y su pensamiento, conforme se desarrolla su concepcién
socialista a través de tres escritos claves: Peregrinaciones de una
paria (1838), Paseos en Londres (1840) y Union obrera (1843). El
analisis de endereza a confirmar la hipdtesis de que el socialismo de
Tristdn se asienta en un optimismo ontoldgico, en tanto pretension
de cambiar y hacer posible otro orden social, lo que implica el
desarrollo de condiciones humanas acordes a ese cambio. Al mismo
tiempo, su concepcion de lo social y comunitario permite dibujar una
peculiar mirada sobre la comunidad. A través del trabajo, se observan
aquellas ideas que acercan a Tristan a los socialistas utdpicos, asi
como aquellas que la posicionan como antecedente del socialismo
cientifico. En Peregrinaciones, Tristdn registra una serie de injusticias
contra negros, pobres y mujeres, que trascienden a las naciones, son
sistematicas y no individuales, e impiden el progreso -
providencialmente orientado— hacia la constitucién de un organismo
social saludable. En Paseos se explicita la intencién de realizar una
descripcién rigurosa, que se remonta a las causas de los hechos y se
desprende de las emociones. Se acerca a las posiciones del socialismo
cientifico al describir la relacion entre la riqueza de Londres vy la
explotacién de las colonias, considerar los distintos tipos de
alienacion y anticipar la nocion de lucha de clases. En Unidn obrera,
se abre la posibilidad de una nueva comunidad en virtud de las
condiciones de la propia naturaleza humana. Angeles Sosa concluye
que el concepto de comunidad que surge de las obras de Tristan es
relacional, cuyo objeto es la felicidad de hombres y mujeres;
mantiene la idea de reciprocidad entre el bienestar (o malestar) de
las partes y el todo, de modo que la miseria moral de la clase obrera
no es su propia responsabilidad. El hecho de sefialar a las mujeres
como la “clase” mas oprimida, es reconocido por la autora como un
problema social y no individual.

“La  praxis revolucionaria como mecanismo de
autoafirmacidn de la ‘comunidad politica’: La comuna de Paris en el
pensamiento de Marx”, se titula el trabajo de Clara Aldea, quien

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFIA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 45, ANO 2024 327



RESENA: BARELLI, MARIA CECILIA Y RODRIGUEZ, LAURA (COMPILADORAS). VARIACIONES FILOSOFICAS...

intenta esclarecer cierta polisemia en el concepto de comunidad,
dependiendo del modelo econdmico en que se inserta. A tal fin se
analizan las “Glosas criticas al articulo ‘El rey de Prusia. Por un
prusiano’” (1844)y La guerra civil en Francia (1871). Estos textos son
considerados como dos momentos en la obra de Marx que permiten
visualizar que aquello que en el primero se consideraba como
“comunidad politica” —afirmacién de la vida humana en sociedad—
aparece en el segundo como demanda que moviliza la practica
revolucionaria capaz de restituir a la humanidad sus caracteres
propios, no escindida por intereses de clase ni por la forma que
adopta el Estado burgués. Diferencia entre el uso politico, social y
moral del ideal de comunidad, al mismo tiempo que arroja luz sobre
el modo de autoproduccion del sujeto politico a través de la accién,
que no puede ser pensado al margen de la situacidon histdrica
concreta en que acontece.

Sofia Eceiza escribe sobre “El binomio individuo—comunidad
en el pensamiento de Alexandra Kollontai: El caso particular de la
‘mujer-individualidad’”. La hipdtesis que orienta la lectura de la obra
de la fildsofa rusa afirma la existencia de una relacién inherente entre
individuo y comunidad, ya que, en cuanto seres sociales, los
individuos precisan del “reconocimiento” de los otros para asegurar
la existencia. Consecuentemente existe también una relacidn
inherente entre “mujer-individualidad” y comunidad. Si bien se
consideran diversos escritos de Kollontai, es en La mujer nueva
(1918) donde despliega sus ideas sobre “mujer-individualidad”, el
“reconocimiento” femenino y el vinculo con la sociedad comunista.
La filésofa pone en juego relaciones de igualdad y diferencia en la
construccion del yo. Si bien todos los individuos estan compuestos de
una parte fisica y otra espiritual, se diferencian por su personalidad
Unica. Las mujeres se diferencian de los varones por la posibilidad de
concebir, pero esto no habilita una desigualdad entre los sexos.
Ambos necesitan del reconocimiento del otro, pero esta relacidn se
fue debilitando en la sociedad capitalista y requiere ser reconstruida

328 CUYO. ANUARIO DE FILOSOFIA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, ANO 2025



ADRIANA MARIA ARPINI

mediante la institucién de un nuevo tipo de sociedad, basada en lazos
de solidaridad, donde el individuo pueda sentir y pensar mas alla de
los limites individuales, pero sin pérdida de su “yo”, en comunidad y
camaraderia. La condicidn de individuo es el punto de encuentro por
el que se igualan los sexos, a pesar de sus diferencias. La mujer nueva
no estd condicionada por el sexo, sino que busca ser reconocida
como “mujer-individualidad”.

“Nietzsche y las mujeres: mas alld del matrimonio y la
maternidad” es el trabajo de Rocio Beatriz Medina Romero, dedicado
a exponer el problema del rol de las mujeres en el proyecto cultural
nietzscheano. Su hipdtesis afirma que, si bien las mujeres tienen un
deber marcadamente atravesado por una tradicion patriarcal, su
existencia individual no se restringe solo a eso. ¢Cudles son los
alcances del sexismo en Nietzsche? Dada la diversidad de sentidos y
contextos dedicados a la mujer y sus relaciones, la autora distingue
tres niveles: el de la mujer simbdlica, imagen representativa del
problema de la verdad; el de las mujeres histdricas, con quienes
Nietzsche socializa y a las que hace referencia en sus textos; el de la
mujer tipoldgica, caracterizacidon de un tipo psicolégico femenino.
Existen importantes antecedentes acerca de la cuestidon de lo
femenino en Nietzsche, con los que la autora entra en didlogo. Apela
a las Consideraciones intempestivas | (1873) y al Crepusculo de los
idolos (1889) para mostrar una caracterizacién nietzscheana de la
cultura como resultado de la totalidad de las praxis poiéticas de un
pueblo. Diferencia entre una cultura superior y una inferior o
decadente. Esto Ultimo es lo caracteristico de la sociedad moderna.
En cuanto a la nocidn de comunidad, se trata, en términos generales,
del vinculo intersubjetivo entre los individuos que la conforman, se
los cuales depende su valor. No es una relacién lineal, ni causal, sino
de reciprocidad entre los individuos y el grupo, que se construyen
mutuamente. Acerca de la mujer y su papel en la sociedad, la vision
Nietzscheana debe considerarse en el contexto de la comunidad y la
cultura en que se sitla. En sintesis, “a pesar de sus arduos intentos

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFIA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 45, ANO 2024 329



RESENA: BARELLI, MARIA CECILIA Y RODRIGUEZ, LAURA (COMPILADORAS). VARIACIONES FILOSOFICAS...

por desarticular loégicas de una tradicion que considerdé decadente,
Nietzsche no logré desprenderse por completo de los prejuicios
arraigados en la sociedad patriarcal en la que vivid” —concluye
Medina Romero—; fue ambiguo y poco explicito respecto de la
cuestion femenina. En los casos de George Sand y Maria Leticia
Ramolino, el fildsofo no emite juicio sobre su vida sexual, aunque la
primera es considerada degenerada y decadente, y la segunda habia
suscitado polémicas por sus romances. Si queda claro que cualquier
juicio acerca de la vision nietzscheana de la mujer y su rol social
conlleva una lectura critica y contextualizada de sus obras filosdficas,
asumiendo la complejidad de la cuestién.

“Kant segun Esposito: la dialéctica comunidad—inmunidad”
de Laura Rodriguez constituye una interesante y audaz lectura de
textos kantianos —poco visitados por los estudios acerca de la
comunidad— bajo la lupa de la estrategia conceptual que el filésofo
italiano desarrolla en su obra Comunitas. Origen y destino de la
comunidad (1998). Communitas e immunitas son conceptos
indisociables que hacen referencia al estar entre, con, y a la
regulacién de la afectacién de los otros, respectivamente. Permiten
identificar los procesos de inmunizacién en los planteamientos
tedricos vy filoséficos sobre la comunidad. Esposito sostiene que, a
diferencia de Rousseau, Kant hace que la voluntad dependa de una
ley que expresa su misma libertad, de modo que la ley estad en el
origen de la comunidad. Desde su punto de vita constituye un error
pensar la comunidad desde el lugar de la intersubjetividad —como lo
ha hecho la tradicidon erudita kantiana—; lo mismo que pensar al
sujeto en una posicién de autoridad, instituyente. No es posible
pensar por fuera de la comunidad, incluso en la formulacién del
imperativo categoérico —de la humanidad como fin— el sujeto se
constituye como deudor de la comunidad, y no como su autor. Ya en
Suefios de un visionario, Kant confirma la relacién entre comunidad y
pensamiento, y demarca la razén respecto de la ensofacion y la
locura, precisamente porque lo que alli queda cancelado es la

330 CUYO. ANUARIO DE FILOSOFIA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, ANO 2025



ADRIANA MARIA ARPINI

comunidad. Desde este punto de vista, disgregacidn social, fanatismo
y locura conducen al dogmatismo. Para Esposito, el yo es pura
funcidn, subsiste a costa de volverse otro, asi pues, la comunidad hay
gue buscarla “en los pasajes en que la comunidad se retira, huye de
si misma, se vuelve indefinible”. “El nosotros que habita en el yo no
garantiza el acceso inmediato a la comunidad como una propiedad
de la que inmediatamente disponemos. La comunidad en Kant no es
objeto, sino sujeto, en la medida que desampara al sujeto como
sujeto de libertad. La comunidad se explicita en aquella experiencia
de la otredad, de la continua transferencia del yo a lo otro de si” (p.
222-223). Por eso Kant seria, frente a Rousseau, el filésofo que
nombra a la comunidad, por la conciencia tedrica de la continua
desapropiacion del yo que implica el “con”, tanto en el pensar como
en la accion.

También Maria Cecilia Barelli se hace cargo del pensamiento
de Espésito, pero esta vez con relacién a Nietzsche. En su texto:
“Busquedas y riesgos de una comunidad: Espdsito y su retrospectiva
de Nietzsche”, se detiene en el segundo momento del pensamiento
del italiano, identificado como “ciclo del munus”, a través de la
trilogia Communitas (1998), Immunitas (2002) y Comunidad,
inmunidad y biopolitica (2008). La autora se propone ingresar al
campo de las discusiones acerca de la comunidad recuperando los
planteos mds importantes de Espdsito, en los que se incluye un
didlogo con el filésofo alemdn, a fin de completar y enriquecer las
ideas espositanas. Es Nietzsche quien revela el sentido negativo y
autodisolutorio del aparato inmunitario de la modernidad, aunque
no logra sustraerse a cierto nihilismo. Por su parte, Espdsito espera
encontrar en la tensién de los opuestos —salud / enfermedad— nuevos
poderes afirmativos. Se reconocen tres momentos en la reflexion: En
primer lugar, para Esposito, Nietzsche piensa la dimensién politica
del Bios como voluntad de poder que no conoce otro modo de ser
que la continua potenciacion. El fundamento ontolégico se encuentra
en la dindmica de las fuerzas. Existe una bipolaridad conceptual o

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFIA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 45, ANO 2024 331



RESENA: BARELLI, MARIA CECILIA Y RODRIGUEZ, LAURA (COMPILADORAS). VARIACIONES FILOSOFICAS...

doble fondo del discurso sobre la vida como total prodigalidad junto
con la tendencia a destruir y destruirse. El segundo momento gira en
torno de la figura conceptual de lo dionisiaco: la “vida en su forma
absoluta”, “abandonada a su fluir originario”, como huella o
prefiguracidon del munus comun. Relacidén sin sujeto que pone en
marcha el proceso de inmunizacidn, coincidente con la civilizacién
occidental. La figura de lo apolineo balancea la preminencia de lo
dionisiaco, evitando la auto-aniquilacién orgidstica. Se trata, para
Espdsito, de una contradiccion estructural, anticipada por Nietzsche,
consistente en que la inmunizacién resulta necesaria para la
supervivencia de cualquier organismo, pero nociva al bloquear sus
posibilidades de transformacion y expansién (las que para Esposito
son de tipo bioldgico). El tercer momento es el de la degeneracién —
o decadencia—, tanto de la inmunizacién como de la potenciacion.
Para Nietzsche, las culturas se encuentran en proceso constante de
transformacién, al igual que los individuos. Entre estos hay tipos que
surgen excepcionalmente, encarnando el progreso, ya sea como
“reaccidon” o “degeneracion”. Mas alla de la lucha por la existencia, el
progreso se explica por el aumento de la fuerza estable a través del
sentimiento de lo comun y la posibilidad de lesionar ese elemento
comun mediante la accién de “naturalezas degeneradas” que
debilitan la moral vigente y habilitan el ingreso de lo nuevo. Barelli
subraya que en el caso de Nietzsche se trata de debilidad moral y no
bioldgica. “Son los llamados ‘ciclopes de la cultura’ quienes abren
camino destruyendo costumbres, pero al mismo tiempo generando
condiciones para una nueva socializacién. Esas ‘terribles energias’
que inicialmente se las identifica con el ‘mal’ operan como
‘arquitectos’ de la humanidad” (p. 250).

Como puede advertirse, las categorias y estrategias
argumentativas desplegadas a lo largo del volumen proveen un
equipaje tedrico para el andlisis y la busqueda de alternativas
relacionadas con la situacion actual de las comunidades humanas. De
ahi el interés e importancia del volumen, cuya lectura no solo

332 CUYO. ANUARIO DE FILOSOFIA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, ANO 2025



ADRIANA MARIA ARPINI

recomendamos, sino que consideramos indispensable para continuar
y profundizar en los problemas suscitados por la voz comunidad.

Adriana Maria Arpini

Profesora, Licenciada y Doctora en Filosofia por la Universidad Nacional de Cuyo
(Mendoza, Argentina), donde se desempefié como Profesora Titular de Antropologia
Filoséfica y del Seminario Temas de Historia de las Ideas Politicas hasta su reciente
jubilacidn. Contintia como profesora de posgrado en el Doctorado en Filosofia. Es
Investigadora Principal Contratada de CONICET en las dreas tematicas de la Filosofia
Practica y la Historia de las Ideas Latinoamericanas. Fue directora de la Maestria en
Estudios Latinoamericanos de la Facultad de Ciencias Politicas y Sociales. Autora y
compiladora de libros, capitulos de libros y articulos en revista de circulacion
internacional. Dirige proyectos de investigacidon, tesis y becas. Ha recibido
invitaciones especiales y distinciones por su labor académica.

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFIA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 45, ANO 2024 333



