
ISSN 1514–9935  |  E-ISSN 1853–3175  |  CC BY-NC-SA 4.0 
https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/anuariocuyo 

RECIBIDO 24/04/2025  |  ACEPTADO 30/05/2025  | PP. 107-157 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 45, AÑO 2025                107 

Prácticas historiográficas en revistas 
culturales latinoamericanas del siglo XX1 

Historiographical Practices in 20th Century Latin American 
Cultural Magazines 

María Marcela Aranda2 

 https://orcid.org/0009-0002-0837-6929 

Resumen: 

La revista Cuadernos (1953-1965) forma parte de una cartografía editorial 
atravesada, institucionalmente, por la “guerra fría cultural”. Sus directores (Bondy, 
Gorkin, Araquistain y Arciniegas) definieron una escala conceptual transcontinental 
en sus tópicos y la elección de los colaboradores. Este trabajo indaga en las 
representaciones de “lo americano” a través de autores y temas seleccionados que 
marcaron épocas de publicación en la revista en los ‘50 y ‘60. Su pretensión 
performativa desnudó la sedimentación conflictiva de lecturas e interpretaciones 
entre quienes compartieron el momento temporal y el espacio escritural, o “espacio 
de experiencia”. El diálogo entre la historia de las ideas, la historia cultural y la 
dimensión histórica “global” facilita abordar historiográficamente esas tecnologías 
del conocimiento (producción, enunciación, redes de sociabilidad), aplicando las 
nociones “presente histórico” y “pasado práctico” en las múltiples espacialidades y 
temporalidades que situaron a Cuadernos en el campo político-cultural de la época. 

Palabras clave: revistas culturales latinoamericanas, historiografía, siglo XX. 
 

 
1 Artículo realizado en el marco del proyecto “América Latina: representaciones, prácticas, 

espacios. Debates historiográficos y disputas por los sentidos y las significaciones” (SIIP-

UNCuyo, 2022-2024, Cód. 06/G059-T1. Res. 3713/2022-R.) 

2 Facultad de Filosofía y Letras, Universidad Nacional de Cuyo, Argentina. Contacto: 

marcela.aranda@ffyl.uncu.edu.ar 

https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/anuariocuyo
https://orcid.org/0009-0002-0837-6929
mailto:marcela.aranda@ffyl.uncu.edu.ar


PRÁCTICAS HISTORIOGRÁFICAS EN REVISTAS CULTURALES LATINOAMERICANAS DEL SIGLO XX 

108          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

Abstract: 

The journal Cuadernos (1953-1965) is part of an editorial cartography institutionally 
influenced by the “cultural Cold War”. Its editors (Bondy, Gorkin, Araquistain, 
Arciniegas) defined a transcontinental conceptual scale in their topics and selection 
of contributors. This work explores the representations of “Americanism” through 
selected authors and themes that defined publication periods in the magazine in the 
1950s and 1960s. Its performative pretensions exposed the conflicting sedimentation 
of readings and interpretations among those who shared the same temporal 
moment and writing space, or “space of experience”. The dialogue between the 
history of ideas, the cultural history, and the “global” historical dimension facilitates 
the historiographical approach of these technologies of knowledge (production, 
enunciation, networks of sociability), by applying the notions “historical present” and 
“practical past” to the multiple spatialities and temporalities that placed Cuadernos 
in the political and cultural field of the time. 

Keywords: Latin American cultural magazines, historiography, 20th century. 

1. Introducción 

La revista Cuadernos del Congreso por la Libertad de la 

Cultura se editó sin interrupciones entre 1953 y 1965, formando una 

geografía editorial atravesada, institucionalmente, por los efectos de 

la “guerra fría cultural” (Stonor Saunders, 2013). Los sucesivos 

directores de la revista (François Bondy, Julián Gorkin, Luis 

Araquistain, Germán Arciniegas) definieron una escala conceptual 

transcontinental a través del programa, los tópicos y la elección de 

quienes escribirían en ella, haciendo gala de “una tradición previa y 

constituyente de su cultura letrada” (Jannello, 2021)3. La 

preocupación por “lo americano” fue sustantiva para muchos 

 
3 La tesis de la autora es que el “frente cultural occidental” o “frente atlantista” no fue 

homogéneo, más allá de su ubicuidad enfrentada a las políticas culturales del espacio soviético. 

Por ello, reconociendo sus articulaciones concretas, matices geográficos y cruces inesperados, 

el desafío investigativo es desbrozar una “guerra por las ideas”. En este proceso, las redes 

revisteriles en torno al Congreso por la Libertad de la Cultura estimularon la figura del gestor 

cultural, luego profesionalizado como cientista social. 



MARÍA MARCELA ARANDA 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                109 

colaboradores de la revista –de diversas pertenencias nacionales–, 

que hicieron de esta categoría un plan de acción con pretensión de 

globalidad, pero asentado en nuestras particulares tradiciones 

históricas. 

El presente trabajo –que hace dialogar la historia de las ideas 

políticas y sociales (Ferreira Funes y Llanos, 2014), la historia cultural 

(Chartier, 1992) y la historia global (Fazio Vengoa y Fazio Vargas, 

2018; Hausberger y Vázquez Valenzuela, 2023; Tamm y Burke, 2019; 

Conrad, 2017)– analiza las tecnologías del conocimiento y sus 

condiciones (producción, enunciación, redes de sociabilidad 

intelectual) articuladas con las múltiples temporalidades y 

espacialidades que hallaron, en la episteme “América Latina”, el lugar 

de Cuadernos en el campo cultural y político de la época. Las nociones 

de “presente histórico” (Koselleck, 1993) y “pasado práctico” (White, 

2012) permitirán estudiar en sus páginas un mosaico de 

representaciones sobre “lo americano” que, en su pretensión 

performativa, desnudó la sedimentación conflictiva de lecturas e 

interpretaciones entre quienes compartieron el momento temporal 

(o epocal) y el espacio escritural (Quijada Mauriño y Bustamante 

García, 2002), o espacio de contemporaneidad.  

En la tríada discurso-poder-ideología, la revista es un tipo de 

soporte material concretado como medio y discurso, pero sobre todo 

como “dispositivo”4 revelador de las fortalezas y limitaciones de las 

 
4 Según lo ha planteado Michel Foucault, un “dispositivo” es un conjunto heterogéneo de 

discursos, instituciones, instalaciones arquitectónicas, reglamentos, leyes, medidas 

administrativas, enunciados científicos, proposiciones filosóficas, morales, etc. que pertenecen 

a lo dicho y a lo no-dicho de una “red”. Estos elementos se vinculan en el programa de una 

institución, pero también pueden justificar y ocultar prácticas y habilitar nuevas prácticas de 

racionalidad. Así, un “dispositivo” es una formación que respondió a las urgencias de un 

momento histórico. Los dispositivos producen formas de subjetividad, pues los individuos 

inscriben en sus cuerpos, mediante prácticas discursivas y no discursivas, aquellas praxis, 

saberes, instituciones, cuyo objetivo es administrar, controlar, orientar, dar un sentido útil a 

sus propias gestualidades y pensamientos. Para Gilles Deleuze (1990) un “dispositivo” implica 

líneas de fuerzas que van de un punto singular a otro formando una trama de poder, saber y 



PRÁCTICAS HISTORIOGRÁFICAS EN REVISTAS CULTURALES LATINOAMERICANAS DEL SIGLO XX 

110          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

batallas narrativas libradas en su época. Lejos de atribuirle notas 

previas al análisis de la revista, éstas se desprenden cuando la 

abordamos como objeto de estudio o información historiográfica 

(Aróstegui, 2001). Cuadernos moduló espacios de poder-saber cuyas 

tramas discursivas se complementaron y potenciaron en las 

tensiones regionales e internacionales durante las décadas de 1950 y 

1960: por un lado, el, auge de la tensión estadounidense-moscovita 

y posterior enfriamiento; por otro lado, el alineamiento triunfal del 

movimiento revolucionario cubano con la URSS y consecuente 

apogeo de la ola revolucionaria latinoamericana.  

Entonces ¿cómo repensar la relación cultural e ideológico-

política entre las creaciones editoriales americanas y las que fungían 

como tutelares occidentales durante los ‘50 y ‘60? La apropiación se 

produce en sentido hermenéutico porque el texto se actualiza en la 

lectura que se abre a la relación entre el mundo del texto y el mundo 

del lector que lo recibe, modificándose su representación del tiempo 

y los sujetos; pero también reconociendo las condiciones socio-

históricas que vuelven desigual aquel proceso (Chartier, 1992). Por 

un lado, la intertextualidad –analizada desde la historia de las ideas– 

precisa los conceptos de “contextos de publicación” y “contextos de 

edición”, operativos y necesarios a la forma material del objeto de 

estudio. Expresan mediaciones del lenguaje en la selección y 

diagramación de imágenes, textos, tipografías, avisos comerciales, 

etc. (Louis, 2014). También describen el marco, institucional o no, en 

que fueron editadas y que designa el conjunto de la publicación, así 

como la red constituida por las revistas publicadas dentro de una 

cultura. Cuadernos, por ejemplo, fue gestada desde una organización 

supraestatal (Congreso por la Libertad de la Cultura) que buscó incidir 

 

subjetividad, y es relativo a ciertos regímenes históricos de enunciación. Según Giorgio 

Agamben (2011), su disposición en red produce distintas posiciones de sujetos; y cada uno es 

lugar de múltiples procesos de subjetivación y de luchas por reconocer su identidad frente a la 

de otros. (García Fanlo, 2011). 



MARÍA MARCELA ARANDA 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                111 

en la arena cultural americana y occidental durante 1950 y 1960, al 

revelar la trayectoria de definiciones americanistas en autores y 

temas representativos. 

Por su parte, el concepto “contexto de producción” designa 

sus condiciones materiales específicas, culturales y sociales. Refieren 

a la elaboración de la revista: financiación, impresión, reuniones del 

grupo, proyecto intelectual detrás de la publicación, circuitos del 

papel, polémicas de época, etc. La reconstrucción de este contexto 

es menos previsible porque los rastros sobre el modo de producción 

de ciertos soportes materiales pueden ser escasos y complejos de 

interpretar. Aun así, su rastrillaje conduce hacia agentes e 

instituciones, grupos y asociaciones que dan luz a vinculaciones 

político-ideológicas y culturales enriquecedoras del estudio del 

conjunto de la publicación.  

De modo que la revista es práctica social y espacio de 

sociabilidad, donde se manifiestan las dimensiones políticas y 

culturales que identifican redes y fijan tácticas y estrategias de 

quienes intervienen como productores, mediadores y destinatarios 

(es decir, editores, autores, lectores, distribuidores) (cf. Louis, 2014). 

Estos procesos individuales o grupales facilitan comprender el 

recorrido del editor en su propósito de insertar la obra en un 

mercado específico, a pesar de los cuestionamientos al contenido de 

la revista. Las convergencias activas y afinidades electivas que se 

conjugan en ella atraviesan luchas por el poder e identifican las 

vinculaciones entre campo cultural y campo político. (Agulhon, 2009; 

Dosse, 2002; Löwy, 1997).  

¿Qué tipo de pasado estudiamos al analizar una revista 

cultural? Hayden White (2012) distingue entre pasado histórico y 

pasado práctico para diferenciar el estudio de los historiadores 

profesionales y las formas en que diferentes personas, incluso 

profesionales de otras disciplinas, evocan ese pasado al modo de un 

espacio de experiencia (Koselleck, 1993) y toman decisiones en la 



PRÁCTICAS HISTORIOGRÁFICAS EN REVISTAS CULTURALES LATINOAMERICANAS DEL SIGLO XX 

112          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

vida cotidiana. La revista ofrece ese pasado práctico, pues se nutre 

de recuerdos, trasunta ilusiones, desafía el presente, adopta 

posturas, recoge valores y actitudes en la información que –en forma 

de artículos, reseñas, encuestas, notas de opinión, editoriales, 

imágenes, viñetas, etc.– los sujetos que escriben y sus grupos de 

pertenencia reúnen para justificar, excusar, encubrir, en fin, explicar 

las acciones de su propio proyecto de vida. Quienes escriben en una 

revista cultural se involucran con su espíritu y su trayectoria vital se 

sitúa entre la afinidad o la interpelación al programa de aquella. 

Entonces, la pregunta es: ¿qué puede ser considerado un 

hecho y qué un evento específicamente histórico? Porque las revistas 

ofrecen tramas intertextuales, que son archivos y guardianes de 

memorias, con nociones muy variadas. Son huellas indiciarias para 

entender qué hacer con los testimonios y cuán relevante es su legado 

para comprender problemas actuales. Estas empresas culturales 

introducen la experiencia de quienes –en otros tiempos, otros 

lugares y otras circunstancias– dieron cuenta de sus posibilidades y 

su intervención histórica. Nuestra actual posición historiográfica es 

privilegiada, por cierto, ya que nos dice qué evidencia –

adecuadamente procesada– nos autoriza a “afirmar un conocimiento 

acerca de un presente ya pasado que ningún actor de ese presente 

pudo haber poseído” (White, 2012, p. 25). Sin embargo, las revistas 

culturales irrumpieron en escenarios históricos candentes, 

tironeados entre la apología o la contestación al orden vigente. 

Conforman espacios de experiencia a los que se interroga desde el 

lugar práctico para descubrir, en la disposición de sus textos e 

imágenes, la relación entre la escritura factual y la escritura ficcional5. 

 
5 Hacia 1970 Hayden White definió la obra histórica como “estructura verbal en forma de 

discurso en prosa narrativa” (White, 1992, p. 9), conjeturando que literatura e historia tenían 

más en común que notas discordantes. Identificó tres tácticas narrativas principales que se 

combinarían diversamente: por la trama, por la argumentación y por la implicación ideológica. 

Esta teoría de los tropos no desestima la imbricación entre forma y contenido. Pues en el acto 

de configuración histórica el historiador elige un tipo de relato y en base a éste otorga 

significado y coherencia formal a la información historiográfica que arma la trama histórica. Si 



MARÍA MARCELA ARANDA 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                113 

De hecho, las plumas exquisitas de los editores/directores de revistas 

en la traza de nuestras historias latinoamericanas, es una 

contribución historiográfica muy valiosa. 

¿Cómo acceder, entonces, al conocimiento de la historia 

latinoamericana a través de las revistas culturales? Se abre un campo 

novedoso cuando sus textos de índole social, política, científica, 

artística, literaria, filosófica, sociológica van cargando esos espacios 

de experiencia con nuevos contenidos que –en la individualidad de 

cada publicación– modifican a su vez el horizonte de expectativa 

(Koselleck, 1993). Los cambios de la modernidad en la relación entre 

pasado y futuro hicieron posible un tiempo nuevo, acelerado y 

abierto. Es preciso que la historia conceptual sirva de apoyo a la 

historia política y social, ya que el uso de los conceptos socio-políticos 

y la investigación de sus significados es decisivo para comprender el 

acontecer en su contexto.  Los tiempos modernos son tiempos de 

transición y ello se refleja en la acuñación de conceptos de 

movimiento –expresados por los “ismos”–, que son indicadores del 

cambio y formación de la conciencia y otorgan al lenguaje una doble 

función: de expresión y de fundación. Esto se manifiesta en revistas 

como Cuadernos, que dan cuenta del tiempo histórico en las cargas 

semánticas de conceptos centrales que expresan distintos niveles de 

la experiencia temporal, como “historia”, “revolución”, “reacción”, 

“latinoamericanismo”, “americanismo”, “iberoamericanismo”, 

“hispanoamericanismo”, “democracia”, “totalitarismo”, entre otros. 

 

bien las recientes teorías del discurso han disuelto la distinción entre discursos ficcionales y 

reales, todavía la narración histórica continúa en la búsqueda de realidades “ciertas” en 

relación a un sistema social vigente. Para White el discurso narrativo es un hecho cultural y 

universal, de allí el interés de los grupos (en nuestro análisis: editores, directores, 

colaboradores, instituciones patrocinadoras) en controlar los “mitos” que alimentan la 

formación cultural en la que viven. Al compartir sistemas de producción de significados, la 

historiografía, literatura y mito tienen fronteras frágiles. La “narrativa”, en una discusión teórica 

sobre la historia, representa el debate sobre la función de la imaginación en la producción de 

verdades humanas.  



PRÁCTICAS HISTORIOGRÁFICAS EN REVISTAS CULTURALES LATINOAMERICANAS DEL SIGLO XX 

114          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

Esta noción de hermenéutica, heredera de la obra de Hans-

Georg Gadamer (2017), pone en el foco al historiador, quien al 

interpretar ya está desarrollando la comprensión. Las historias son 

transmitidas por una representación mediada por el lenguaje y 

reconstruidas con la investigación crítica, con lo cual la historia se 

reescribe continuamente. Koselleck se aparta en este punto de 

Gadamer y sostiene que, si bien el historiador no escapa a la 

hermenéutica, ya que depende de los textos y del lenguaje para 

conocer y narrar ese pasado, las condiciones de posibilidad de la 

historia van más allá. Pues en cada evento juegan muchos factores 

con su propio valor autónomo y, aunque se expresen a través del 

lenguaje, no se pierden objetivamente en él.  

Así planteado el abordaje teórico del campo revisteril, 

lenguaje e historia se remiten mutuamente sin llegar a coincidir. La 

diferencia es doble: “[…] por una parte, entre una historia que se 

realiza y su posibilitación lingüística y, por otra, entre una historia 

pasada y su reproducción lingüística. Determinar estas diferencias 

vuelve a ser de nuevo una producción lingüística que pertenece al 

quehacer del historiador” (Koselleck, 1993, p. 285). Son, entonces, las 

preguntas actuales a los textos de las revistas las que desnudan, en 

sus conceptos políticos y sociales, todo un contexto polisémico de 

experiencia; y su sentido, una vez localizado en el pasado, se trae al 

presente a través de expresiones que permitan su comprensión 

actual.  

Las revistas albergan múltiples tiempos históricos, aun 

cuando sus fechas de publicación definan fronteras entre procesos 

más o menos conflictivos y/o disruptivos. Esa relación entre pasado 

y futuro se analiza a través de dos categorías. Por un lado, el espacio 

de experiencia que, como se dijo, es la vibración sincrónica del 

momento de creación, producción y distribución del producto 

“revista” mediante la confluencia de intereses y vivencias propias y 

compartidas con espíritus culturales afines. Desde los primeros 

números de Cuadernos, el recorrido intelectual previo de los 



MARÍA MARCELA ARANDA 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                115 

sucesivos directores facilitó la amalgama de personalidades afines a 

la reflexión americanista. Por otro lado, el horizonte de expectativa 

como proyección, posibilidad y modelo deseable de intervención en 

el campo cultural y que, si bien se crea en función de la experiencia, 

no deriva necesariamente de esta; acabó facilitando la gestión 

editorial aunada a la experiencia política y diplomática de sus 

responsables.  

Las revistas culturales –como Cuadernos, Marcha, Casa de las 

Américas, Mundo Nuevo, entre otras renombradas de esa época– 

que son objetos de estudio en sí mismas, ofrecen elementos que 

permitirían construir, justificar y legitimar un proyecto de futuro 

según compromisos políticos explícitos. En consecuencia, ¿qué 

posibilidad de conocimiento histórico hay si solo es posible 

comprenderla a partir de los testimonios, o de lo que nos dice de sí 

misma en los textos? Aunque los textos también remiten a realidades 

extratextuales, sería deseable que la historia no abandone su brújula 

de verdad reflexiva y que se fundamente en conceptos para acceder 

a los contextos –inmediatos y mediatos– y comprender, más 

cabalmente, los procesos históricos.  

Luego, la noción de historia global complementa este 

análisis, ya que las representaciones de “lo americano” en los 

diferentes números de Cuadernos, define el “encadenamiento que 

registran las disímiles trayectorias históricas, las cuales entran en 

sincronicidad, resonancia y retroalimentación en un contexto de 

globalidad” (Fazio Vengoa y Fazio Vargas, 2018, p. 3). Es decir, el 

tiempo social en la revista sería –según estos autores– un tiempo 

espacializado, porque no es lineal, sino que tiene relieves y 

protuberancias y comporta múltiples cadencias, ritmos y 

velocidades.  Si bien el derrotero historiográfico de la world history 

muestra algunas dificultades en su efectiva aplicación, hay notas de 

ella convenientes a nuestro estudio. Por ejemplo, cuestionar la 

centralidad de Occidente en la comprensión histórica requiere 

desmontar las visiones lineales y pensar las narrativas históricas 



PRÁCTICAS HISTORIOGRÁFICAS EN REVISTAS CULTURALES LATINOAMERICANAS DEL SIGLO XX 

116          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

desde los pliegues o grietas que dan cuenta de interacciones 

novedosas, recorridos específicos y vastas experiencias. Lo disruptivo 

y crítico pasa a ser regularidad, ya que se aleja de las situaciones de 

equilibrio y sentido que provee un centro productor de saberes.  

En los objetivos del trabajo se ha planteado que los editores 

de Cuadernos aglutinaron a los colaboradores en un mismo espacio 

de experiencia. Ello no se homologa a un ahora homogéneo, sino que 

implica reconocer que existieron desigualdades temporales entre 

quienes en ella escribieron, pues “se compactan de diferentes 

maneras las experiencias diacrónicas con la sincronía del mundo 

globalizado” (Fazio Vengoa y Fazio Vargas, 2018, p. 16). El esfuerzo 

historiográfico radica en conjugar adecuadamente las 

configuraciones estructurantes con las heterogeneidades visibles en 

el mundo que se globaliza. El lazo mecanicista entre causa y efecto se 

abandona, y se incluye la libertad y las circunstancialidades al 

identificar varias temporalidades que participan del mismo proceso 

histórico. Sincronía y diacronía se retroalimentan pues las diacronías 

del interior de las sociedades se rehabilitan a través de la sincronía 

de un mundo globalizado. Este régimen de múltiples temporalidades 

sucede porque los diversos colectivos recuperan elementos de 

distintos pasados, que se sintetizan en el presente y buscan 

proyectarse hacia el futuro. Esos recogimientos y estiramientos 

continuos y fragmentarios dan relieve al mundo y a la historia global.  

La pertinencia de la historia global aplicada al estudio de 

revistas permite integrar distintos niveles de análisis como modos de 

estudiar dialécticamente un mismo problema, y bucear en la 

diversidad y heterogeneidad de itinerarios históricos. Las figuras de 

François Bondy, Julián Gorkin, Luis Araquistain y Germán Arciniegas 

al frente de Cuadernos reflotan la presencia del gestor cultural de 

fuerte y duradera tradición en el mundo intelectual socialista 

europeo y latinoamericano. El actual enfoque de las historias 

conectadas –en cuanto digresión historiográfica de la historia global– 

permite examinar contextos distantes vinculados entre sí, 



MARÍA MARCELA ARANDA 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                117 

restableciendo conexiones continentales e intercontinentales que las 

historiografías nacionales pretendieron escamotear o desunir. 

Estudiar las revistas del Congreso por la Libertad de la Cultura según 

esta historia que trasciende los nichos de las historias nacionales, 

imperiales o civilizatorias, relativiza las nociones de centro y periferia 

y descubre una gama de heterogeneidades socio-culturales, más allá 

del paradigma occidental político-cultural liberal de la organización. 

Este enfoque histórico restituiría el espesor del juego social y 

la globalidad de los intercambios culturales que animaron las páginas 

de Cuadernos, dadas las transformaciones económicas, políticas, 

ideológicas y sociales durante los años ‘50 y ‘60. Tiempo y espacio se 

incluyen en el análisis social, y se relativizan ciertos hechos 

considerados insoslayables por la narrativa occidentalizante, 

poniendo en entredicho la idea de un curso natural (lineal) de la 

historia y destacando el valor de lo local-global. Fazio Vengoa y Fazio 

Vargas (2018) insisten en que la contemporaneidad no es un 

fenómeno unitario y que el horizonte espacio-temporal sincrónico 

refiere a una convergencia de temporalidades relativas. El espacio es 

historizable porque se modifica social, económica y políticamente, así 

como se configuran relaciones sociales que, a veces, son 

independientes del territorio. Las revistas se identifican por su locus 

de enunciación, pero también su naturaleza temporal responde “al 

canon de figuraciones topológicas, multidimensionales, con enlaces 

diferenciados, yuxtapuestos, colindantes y transversales” (Fazio 

Vengoa y Fazio Vargas, 2018, pp. 8-9)6 

 
6 Según los autores, la modificación histórica del espacio es contingente a las dinámicas de los 

grupos humanos. Si hasta 1960 la idea de soberanía territorial ordenaba las relaciones entre 

gobiernos y sociedades, a fines de esa década tal monopolio se perdió a manos del surgimiento 

de variadas espacialidades y/o desgajamientos de los emplazamientos territoriales existentes. 

En el campo historiográfico de las publicaciones periódicas resulta un concepto útil para 

entender las vinculaciones, superposiciones y fricciones entre distintos emprendimientos 

revisteriles latinoamericanos. 



PRÁCTICAS HISTORIOGRÁFICAS EN REVISTAS CULTURALES LATINOAMERICANAS DEL SIGLO XX 

118          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

2. La revista y su tiempo 

Las revistas se comprenden en su atmósfera, espontaneidad 

e incluso fugacidad, y son inseparables del momento histórico en que 

surgieron y del manifiesto liminar por el que sus hacedores 

irrumpieron en la escena cultural. Sus diferentes épocas se 

relacionan con cambios en la dirección editorial (y sus principios 

referenciales), dificultades de sostenimiento material, mudanzas en 

las condiciones de producción, etc. La larga vida de Cuadernos (100 

números publicados entre 1953 y 1965) se explica en función de la 

coyuntura geopolítica que ambientaría la conocida guerra fría 

cultural y que proveyó a la diatriba entre distintos emprendimientos 

editoriales que irradiaron sus coordenadas político-ideológicas para 

ampliar horizontes de enunciación y discusión de tradiciones 

culturales.  

Cuadernos nació bajo la guía intelectual del Congreso por la 

Libertad de la Cultura7, al amparo institucional del Departamento de 

Estado norteamericano y auxiliada financieramente por la CIA y 

organizaciones privadas (Fundación Ford). Justificaba un programa 

de expansión cultural e influencia política y militar, cuya incipiente 

diplomacia cultural estadounidense aseguraría la hegemonía liberal 

norteamericana mediante la circulación de información y 

documentos políticos y culturales relevantes. Se prestigió con 

 
7 El Congreso por la Libertad de la Cultura fue una organización germano-estadounidense 

fundada en Berlín Oeste en 1950, destinada a contrabalancear la eficaz propaganda cultural 

que Moscú venía gestando desde el Congreso Mundial de Intelectuales por la Paz (Breslavia, 

Polonia, 1948), Congreso Mundial de Partisanos por la Paz (París, 1949), Consejo Mundial de la 

Paz y su Llamamiento de Estocolmo (1949) y Conferencia Cultural y Científica por la Paz Mundial 

de la Kominform (Nueva York, 1949). Su Manifiesto, redactado por Arthur Koestler (1905-

1983), hacía de la libertad intelectual la garantía de la paz y las instituciones democráticas 

representativas, en contra de prácticas sociales y de gobiernos intolerantes. Entre los 

intelectuales (norteamericanos y europeos) de izquierda no comunista y conservadores en 

distintos grados que asistieron, destacan: Bertrand Russell, Karl Jaspers, Ignazio Silone, John 

Dewey, Raymond Aron, Benedetto Croce, Richard Lowenthal, Tennessee Williams, entre otros.  



MARÍA MARCELA ARANDA 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                119 

intelectuales (universitarios) renombrados, quienes organizaron 

exhibiciones de arte, conferencias internacionales y entregas de 

premios y galardones a artistas y escritores (Stonor Saunders, 2013; 

Ruiz Durán, 2014).  

Cuadernos fue parte de un ambicioso plan editorialista del 

Congreso por la Libertad de la Cultura e integró un conjunto de 

revistas entramadas a este proyecto cultural –Encounter, Der Monat, 

Preuves, Tiempo presente, China Quarterly, Black Orpheus, Minerva, 

Censorship, Perspektiv, Hiwar, Survey, Transition, New African, 

Solidarity–, todas ellas atravesadas por la definición del intelectual de 

izquierda antitotalitario no comunista (Ruiz Durán, 2014). Hasta 1960 

el Secretariado Internacional (con sede en París) se impuso al Comité 

norteamericano dominado por las pretensiones macartistas. Desde 

esa fecha las estructuras afiliadas en Japón, India y Australia fueron 

sustituidas por Institutos dispersos en zonas geográficas: Europa del 

este, Europa mediterránea, sureste asiático y América Latina, que 

gestionaron de manera diferenciada y con resultados dispares. 

No obstante sus urgencias de origen, Cuadernos produjo 

formas de subjetividad con definiciones particulares del “ser 

americano”: una topografía del sentido práctico, gestual y 

cognoscitivo de América Latina en/hacia/para el mundo. Las entregas 

aparecieron entre 1953 (marzo-mayo) y 1965 (septiembre): primero 

en formato trimestral (hasta octubre-diciembre de 1953), luego 

bimestral (desde enero-febrero de 1954) y finalmente mensual (a 

partir de mayo de 1961). Este entusiasmo fue sostenido desde el 

comienzo por sus responsables comprometidos en:  

[…] recoger y traducir lo universal a nuestro idioma, […] recoger y 

canalizar las ricas y variadas expresiones del espíritu 

latinoamericano hacia lo universal. Es éste un órgano de libre 

examen, de transmisión, de confrontación. Una tribuna abierta al 

pensamiento creador de las Américas y un medio de comunicación 

con la espiritualidad de los otros pueblos y continentes. El Nuevo 



PRÁCTICAS HISTORIOGRÁFICAS EN REVISTAS CULTURALES LATINOAMERICANAS DEL SIGLO XX 

120          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

Mundo tiene mucho que decir y mucho que juzgar; nos ofrecemos 

nosotros a traducirlo y a reflejarlo. Saludamos fraternalmente a 

todos los intelectuales y artistas libres y a todas las publicaciones 

democráticas de los pueblos latinoamericanos y esperamos de ellos 

aliento y beneplácito (Cuadernos, 1953, 1, p. 4). 

En su dirección editorial hubo tres etapas (Glondys, 2007). El 

primer editor fue François Bondy, desde su aparición hasta 1957, con 

quien se advierte la influencia del Secretariado Internacional del 

Congreso por la Libertad de la Cultura en la orientación de la revista, 

difundiendo la amenaza del expansionismo soviético para América 

Latina. Le siguió el influyente español Julián Gorkin desde 1953 

(número 28) hasta 1963 (número 68), quien abrió la revista a 

colaboraciones procedentes del interior de España, relegando las del 

Este europeo y el cercano y medio Oriente. Esa intención de tender 

puentes “entre la España exiliada y la España peninsular” (Glondys, 

2007, p. 53) se combinó con temas latinoamericanos –cuyos países 

estaban atravesados por dictaduras– y la aparición de la coexistencia 

pacífica, declinando la urgencia en mostrar el totalitaritarismo de la 

URSS. La tercera época inicia en febrero de 1963 (número 69) siendo 

su director Germán Arciniegas hasta el final (número 100, septiembre 

de 1965), quien priorizó autores y tópicos latinoamericanos con éxito 

relativo.  

Varios factores se conjugaron, luego, para el ocaso de la 

revista: algunos esgrimieron su desconexión de los eventos políticos 

internacionales, en particular la ola revolucionaria latinoamericana 

emergente del éxito cubano, y su conversión en revista literario-

liberal con aires decimonónicos. Otros mencionaron una brusca caída 

en las ventas, quizás subsanable con un cambio en el giro editorial. 

Finalmente, se habría impuesto el argumento de que, si bien contó 

con firmas académicas y de creadores importantes, Cuadernos se 

aferró a cierto tradicionalismo; y para competir con revistas político-

culturales de la época (Marcha, Casa de las Américas) debía 



MARÍA MARCELA ARANDA 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                121 

promover posiciones políticas en otro tenor. Sobre todo, alejarse del 

énfasis hispanoamericanista y los intentos por canonizar la 

generación anterior, para adoptar un formato moderno y 

contrastante. La figura (dreyfussiana) del intelectual comprometido 

y el lenguaje literario como principal arma política crecían en el 

mercado editorial latinoamericano, y las revistas fueron laboratorios 

de ideas y prácticas intelectuales que las coyunturas locales y 

regionales hicieron triunfar, fracasar o languidecer (Gilman, 2012).  

América Latina tuvo escasa participación inicial en las 

reuniones del Congreso por la Libertad de la Cultura, excepto 

escritores de extensa y laureada trayectoria universitaria y política en 

sus países, que integraron el Consejo de Honor de Cuadernos: 

Rómulo Gallegos, Emilio Frugoni, Eduardo Santos, Jorge Mañach, 

Germán Arciniegas, Luis A. Sánchez, Francisco Romero, Erico 

Verissimo y Alfonso Reyes. El proyecto iberoamericanista más 

cercano a la tradición europeo-occidental –y no tanto 

norteamericana– fue impulsado por su primer redactor en jefe, Julián 

Gorkin, quien pretendió arraigar el Congreso por la Libertad de la 

Cultura en una red de comités nacionales (Santiago de Chile, 

Montevideo, Sao Paulo, Bogotá, México, La Habana y Buenos Aires). 

Se combinaron traducciones de artículos de las revistas Encounter 

(Gran Bretaña) y Preuves (Francia) y análisis latinoamericanos a cargo 

de figuras locales representativas, quienes se involucraron en el 

combate cultural desde lentes propias. Al anticomunismo que 

derivaba del exigido rechazo (estadounidense) al totalitarismo 

soviético, le sumaron denuncias por el atropello a las libertades 

democráticas en el contexto de las dictaduras militares de la región.  

En perspectiva histórica global, estos cambios editoriales 

estampan épocas que articulan las diversas tecnologías del 

conocimiento que intervienen en su creación, publicación y 

comercialización. Los colaboradores, directores, jefes de redacción, 

diagramadores, ilustradores, impresores, lectores, incluso libreros, 

anunciantes, puntos físicos de distribución y venta, modulan gustos, 



PRÁCTICAS HISTORIOGRÁFICAS EN REVISTAS CULTURALES LATINOAMERICANAS DEL SIGLO XX 

122          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

construyen sentidos y configuran tradiciones que los lectores de hoy 

reconocen en la genealogía de los debates en sus páginas. Es la 

“cultura vivida” (Williams, 1994), donde las prácticas y relaciones 

sociales están axiológicamente pautadas según la actualidad de los 

autores y lectores (de ayer y de hoy).  

Las inflexiones del nombre América y el americanismo como 

práctica cultural y definición identitaria son recuperados como 

indicadores y factores de la realidad histórica (Hölscher, 1996). Esto 

no significa confundir historicidad del texto con textualidad de la 

historia, pues la atención prestada a los contextos culturales y 

políticos en el estudio de los lenguajes (políticos, por ej.) no debe 

entenderse como autonomía de las estructuras lingüísticas más allá 

de la conciencia del autor (Pocock, 2012), ni tampoco como la sola 

intencionalidad del autor/actor histórico (Skinner, 2007). También 

importa la participación del lector en la producción del sentido 

cuando aborda los referentes externos (cf. Sánchez-Prieto, 2009a); 

que en Cuadernos entrecruza el horizonte de los autores escogidos 

como narradores de una tradición y un tiempo histórico que, al 

mismo tiempo, los interpela como lectores y descifradores de su 

realidad. En efecto, los años 1950 y 1960 habían preparado la 

convergencia disciplinar entre sociología, historia y antropología 

hacia la ordenación simbólica de la realidad. Al respecto, Cuadernos 

adoptó una posición conservadora, pero no menos rigurosa en sus 

formulaciones teóricas. Dos décadas después, se renovaría la política 

y el estudio de las mentalidades colectivas mediante el 

desplazamiento epistemológico y metodológico desde lo económico 

y social hacia lo cultural.  

La escritura de ‘lo americano’ en Cuadernos lleva hacia 

formas de significación simbólica y materialidad (imágenes, 

diagramación, secciones, etc.), que nos conduce a las culturas 



MARÍA MARCELA ARANDA 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                123 

políticas8. Se entabla una lucha social semántica por el concepto 

adecuado, que conecta las experiencias históricas con sus referencias 

objetivas teóricas y prácticas9. Las voces convocadas, de dentro y 

fuera del continente, entrecruzan pasado y futuro de la región 

tematizándolos como espacio de experiencia y horizonte de 

expectativa. Entonces América Latina es –pero no todavía– un 

proyecto material, tangible, que fusiona elaboraciones racionales con 

modos inconscientes del comportamiento propio y ajeno. Ese futuro 

hecho presente –sin ser simétricos complementarios– se descubre 

desde la actitud receptiva; pues lo que se espera para el futuro está 

limitado por lo que ya se ha sabido del pasado: “Las expectativas que 

se albergan se pueden revisar, las experiencias hechas, se reúnen” 

(Koselleck, 1993, p. 340). 

Estudiar a Cuadernos desde la historia global desafía las 

visiones eurocéntricas y occidentalizantes arraigadas en el contexto 

de la guerra fría cultural. Aquella aborda las relaciones, interacciones 

y transferencias de larga duración que trascienden las fronteras 

políticas y culturales en un momento dado, pues parten de un mundo 

de diferencias y fronteras que se intercomunican y/o fusionan y que 

aspiran a abarcar el globo (Hausberger y Vázquez Valenzuela, 2023). 

Los colaboradores de la revista compartieron el momento temporal 

y el espacio escritural. Dispusieron de cierto utillaje intelectual, 

enfrentaron semejantes problemas y propusieron soluciones en 

función de capacidades y expectativas individuales. Fueron 

contemporáneos tanto de su presente histórico como de su pasado 

 
8 Si bien no son propósito de este trabajo, actualmente la cultura política es objeto de 

investigación para la historia cultural / intelectual y se relaciona con: instituciones y política 

cultural; lugares y usos de la memoria; políticas simbólicas e imágenes urbanas; el papel de los 

intelectuales y otros mediadores culturales; los viejos y nuevos soportes de difusión de ideas y 

conformación ideológica; del libro a los medios de comunicación y al cine (como objetos de 

consumo cultural); la historia de la historiografía.  

9 Según Koselleck el legado moderno de los conceptos se manifiesta en su: temporalización, 

democratización, ideologización y politización (cf. Sánchez-Prieto, 2009b). 



PRÁCTICAS HISTORIOGRÁFICAS EN REVISTAS CULTURALES LATINOAMERICANAS DEL SIGLO XX 

124          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

práctico y su actitud comprensiva fue resultado de la acumulación de 

lecturas e interpretaciones sucesivas10. 

Quienes escribieron en Cuadernos quedaron inscriptos en 

procesos contradictorios y fragmentados, en el escenario de la 

experiencia global; y ello se plasmó en la construcción identitaria, su 

representación e instrumentalización. Ante la variedad de opciones 

disponibles, interactuaron entre ellos sin descuidar las reglas 

institucionales de la revista. Pero la identidad es polifacética y nos 

atraviesa en distintos estratos (individual, familiar, profesional, 

social, cultural, étnico, regional, nacional, religioso, ideológico) que 

se completan y solapan. En perspectiva globalizadora, los autores de 

la revista ampliaron su autoconciencia y se adscribieron a una 

identidad macrorregional (por ejemplo, la civilización occidental) y 

hasta global o cosmopolita para tender puentes entre diferencias 

aparentes (es el caso de la tríada sociológica latinidad-negritud-

indianidad definida por Leopold Sedar Senghor hacia 1965). Las 

identidades son instrumentos necesarios y negociables, y sus 

estrategias individuales o colectivas, discursivas y performativas, 

oscilan entre el reforzamiento de su identidad ancestral, su 

abandono y la asimilación al nuevo entorno y las formas de 

hibridación. 

Sin embargo, los escritores disponen de espacios de libertad. 

Aun cuando la realidad esté “estructurada y ordenada por símbolos 

y significados, por instituciones y organizaciones, por relaciones de 

poder y de emoción, por normas de comunicación y de 

comportamiento” (Pries, 2019, pp. 402-403), los sujetos tienen 

márgenes y zonas de acción para aplicar su creatividad. Las relaciones 

 
10 Hayden White toma de Michael Oakeshott la noción de “pasado práctico”. Este concepto 

sirve para la vida cotidiana, pues –aunque no siempre conscientemente– da información sobre 

cómo hombres y mujeres entienden y se manejan en su presente, permitiéndoles resolver un 

problema, armar una estrategia o definir una táctica para la vida cotidiana (sea personal o 

comunitaria) (White, citado en Tozzi y Lavagnino, 2012). 



MARÍA MARCELA ARANDA 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                125 

sociales no son simétricas y la capacidad de relación con el contexto 

no consiste tanto en la abierta oposición a las estructuras 

hegemónicas, sino en la capacidad de manejarlas a su favor. Esta 

cuestión –en términos de la historia cultural– sugiere varias 

interpretaciones sobre las instancias de definición, inclusión, 

expulsión y enfrentamientos por el anhelo de pertenencia a un cierto 

campo cultural e intelectual. Por ello, en perspectiva de la historia 

global, el devenir de Cuadernos se homologa a “un grupo social, una 

institución, una estructura o un proceso [que] no funcionan y menos 

ganan dinámica porque todos se someten a sus reglas, sino a raíz de 

la interacción de una amplia gama de actuaciones que emplean los 

actores históricos” (Hausberger y Vázquez Valenzuela, 2023, p. 194). 

3. Los registros americanos de Cuadernos en perspectiva global 

El quehacer revisteril del director aglutina las ideas 

programáticas de la publicación y las despliega al organizarla en 

secciones, convocar al consejo y equipos de redacción y a los 

colaboradores, establecer las pautas de publicación, de impresión, 

comercialización y distribución de los ejemplares, etc. En Cuadernos 

destacaron dos personajes directrices: Julián Gorkin (1953-1963) y 

Germán Arciniegas (1963-1965), con un breve intermedio de Luis 

Araquistain (1958-1959). 

La revista ofreció artículos, comentarios, notas menores, 

reseñas bibliográficas, anuncios de eventos científicos, literarios y 

artísticos, fotografías, viñetas y dibujos, formando una cartografía de 

tradiciones culturales e ideas políticas que se intersectaron en sus 

secciones. Estas son: editoriales, ensayos-estudios, poesía, 

narraciones, cultura y libertad, historia, problemas de nuestro 

tiempo, crónicas, retratos, la obra del siglo XX, música, artes plásticas, 

encuestas, lecturas, reportajes, bellas artes, tribuna de discusión, 

entrevistas, diálogos, ciencia, relatos, notas. Los tópicos entraron y 



PRÁCTICAS HISTORIOGRÁFICAS EN REVISTAS CULTURALES LATINOAMERICANAS DEL SIGLO XX 

126          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

salieron de la revista al compás de la radicalización social de esos 

años, subrayando asuntos internacionales y latinoamericanos 

refractados en su horizonte nacional: idea de América, relación del 

intelectual con el compromiso político-ideológico, situación de la 

literatura (latinoamericana) y rol de la crítica, lucha entre democracia 

y totalitarismo, entre los principales. Debido al extenso período que 

cubre la revista, es preciso sopesar la influencia de los autores: unos 

acreditan presencia permanente; otros, regular; algunos destacan 

como colaboradores directos; otros son referentes y los hay 

secundarios. La tensión entre sus urgencias nacionales y el 

compromiso que de ellos se esperaba por su pertenencia a América 

Latina, hizo de la revista una “comunidad imaginada que se produce 

y circula […] aludiendo a ideas abstractas que se plasman en actos 

concretos” (Pita González, 2014, pp. 243-244) 

Así, Julián Gorkin, ex poumista español11, imaginó una 

Iberoamérica más cercana a la tradición cultural europeo-occidental 

que a la estadounidense. Esta línea editorial explícitamente 

antitotalitaria aplicada al contexto latinoamericano dominado por el 

neocolonialismo económico y la injerencia político-militar 

estadounidense, ha sido blanco polémico de la historiografía, 

inclinada a valorar la revista solo como propaganda norteamericana 

(Ruiz Galbete, 2006). No obstante las dificultades de los demócratas, 

liberales y comunistas latinoamericanos, Cuadernos –bajo la premisa 

de crear un “mundo libre”– no abandonó su anticomunismo ni 

renunció a posiciones críticas frente a Washington. 

 
11 Su nombre real era Julián Gómez García (1901-1987) y había sido miembro fundador de la 

Federación Comunista de Levante, que luego convergería en el Partido Comunista Español. En 

los años veinte fue un “revolucionario permanente” de la Internacional Comunista, pero desde 

1929 militó en partidos revolucionarios de izquierda antiestalinista, como el Bloque Obrero y 

Campesino y el Partido Obrero de Unificación Marxista (POUM). Durante la guerra civil 

española, el POUM fue acusado de “trotskista” y perseguido por el comunismo soviético hasta 

el asesinato de su líder, Andrés Nin, enjuiciado en Moscú por colusión con el franquismo. 



MARÍA MARCELA ARANDA 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                127 

Germán Arciniegas12, en tanto, ensambló esta línea con la 

tradición publicista americana y convirtió a Cuadernos en tribuna del 

pensamiento, como se autodenominaban las empresas culturales a 

comienzos del siglo XX. Al tiempo que asumía como director de la 

revista –plasmando su impronta de gestor cultural polifacético– y en 

París se creaba el Instituto Latinoamericano de Relaciones 

Internacionales (ILARI), el nuevo paradigma intelectual 

latinoamericano renovaba el ascendente ideológico marxista, 

modulaba una red de sociabilidad político-cultural en torno a Cuba y 

profundizaba la identidad continental basada en el sentimiento 

antiimperialista norteamericano (Albuquerque, 2011; Ruiz Galbete, 

2013). Su editorial de abril de 1965 advertía:  

Cuadernos es una revista internacional. Sirve a veinte repúblicas y 

ha sido […] puente de enlace entre nuestra América y […] demás 

continentes […]. Hemos logrado que dialoguen con los 

latinoamericanos y los africanos, y que los europeos hayan 

comentado nuestros libros, discutido algunos de nuestros 

problemas […]. Así se van entretejiendo los trabajos […] en una 

revista que es como una placita de nuestra América, ubicada 

idealmente en el corazón de Francia. […] recibimos cartas de aldeas 

de México o Colombia en donde nos señalan errores, o de Suecia o 

 
12 Germán Arciniegas (1900-1999) fue ensayista, historiador, profesor universitario, 

diplomático y político colombiano. Fue activo periodista (en especial, en El Tiempo de Bogotá); 

impulsó y dirigió revistas culturales (Revista de las Indias, Revista de América, Correo de los 

Andes). Exaltó a los libertadores de América (Bolívar, Santander, Martí) y concibió la unidad 

regional en términos continentales (desde Alaska a la Patagonia). Promovió la reforma 

universitaria en su país (1933) y a la juventud como eje de movimientos históricos, políticos e 

intelectuales. Adhirió al partido liberal colombiano y fue ministro de Educación (1941-1942 y 

1945-1946); fundó el Instituto Caro y Cuervo, el Museo de Arte Colonial de Bogotá y dio nueva 

sede al Museo Nacional; además de abrir Colegios Mayores (Antioquía, Cundinamarca) para 

que estudiaran las mujeres. Amenazado por los conservadores se exilió en EEUU y trabajó en 

la Universidad de Columbia, donde escribíó en 1952 una de sus principales obras “Entre la 

libertad y el miedo”, que fue censurada en Colombia. Desempeñó cargos diplomáticos en 

Guatemala, Argentina, Italia, Israel, Venezuela y el Vaticano.  



PRÁCTICAS HISTORIOGRÁFICAS EN REVISTAS CULTURALES LATINOAMERICANAS DEL SIGLO XX 

128          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

de España. […] nos regocija, porque sabemos […] que no se lanzan 

estas páginas a la indiferencia y al vacío (Cuadernos, 1965, 95, p. 2). 

El americanismo de Arciniegas fue claro, encarnado en las 

necesidades de su presente, ideas y procesos históricos. La 

frecuencia martiana se le impuso en cada oración y equiparó la idea 

de América con la de emancipación del pensamiento. Cuba (y 

América) era terreno ideal para luchar por los derechos conculcados, 

pero la sinrazón del gobierno español (por ejemplo, el triste episodio 

del fusilamiento de estudiantes universitarios en La Habana durante 

1871) y la avidez del gobierno estadounidense (la trágica guerra de 

1898) habían negado en Martí y otros independentistas anteriores y 

posteriores, el éxito final. Su muerte en Dos Ríos (1895) mostraba la 

paradoja actual de la región y su posible desenlace:  

Él siempre se mueve entre dos ríos, entre dos grandes corrientes 

de su tiempo, […] de una manera […] dramática, como en los 

violentos contrastes de luz y de sombra de la novela romántica […]. 

Ortega y Gasset […] ha hablado del hombre y su circunstancia. Éste 

no es un buen planteamiento del problema del hombre […]. El 

diálogo de quien ha de tomar una decisión en la vida no se hace 

oyendo a una sola voz. La cuestión está en tomar una decisión, en 

salir de la lucha contradictoria con una afirmación y con una 

negación (Cuadernos, 1953, 2, p. 4).  

En 1953 la inspiración americana se representa como una 

disyuntiva martiana, justa y determinante. Dice Arciniegas: “La voz 

de combate de Martí fue ¡Cuba Libre! Hoy se ha multiplicado en cada 

país y se dice también ¡América Libre! Pero hay ahí algo universal, 

que bien puede convertirse en lo que todos queremos: ¡Tierra Libre!” 

(Cuadernos, 1953, 2, p. 5).  Si el cubano se sintió hombre de dos siglos 

(XIX y XX) y entrevió los cambios fundamentales del modernismo, no 

desconoció las raíces culturales españolas, pero sí apuntó contra los 

timoratos que no desafiaron la falta de voluntad política del gobierno 



MARÍA MARCELA ARANDA 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                129 

español para aceptar la independencia, ni aceptaron el ensayo 

republicano: “O Colonia o República. Y Martí se apuntó en la moneda 

a la cara de la república” (Cuadernos, 1953, 2, p. 4). 

En ocasión de la presentación del libro Entre la libertad y el 

miedo de Arciniegas, en 1952, el político español Joaquín Maurín13 

escribió una semblanza del autor en el mismo número de la revista. 

Con él compartía una idea de historia anclada en la identificación de 

nudos problemáticos en procesos de larga duración. Utiliza la idea de 

emancipación para explicar la actualidad americana. El siglo XIX fue 

el de la independencia y las luchas entre el espíritu de los libertadores 

(Miranda, Bolívar, San Martín, Artigas, Sucre, Santander y Martí) y los 

retoños de los adelantados y conquistadores (Rosas, García Moreno, 

Díaz, Castro, Gómez). Un siglo después la emancipación seguía siendo 

un asunto continental: la interdependencia que obligaba a “cada 

nación a interesarse por lo que pasa en las demás, mancomunando 

esfuerzos” (Cuadernos, 1953, 2, p. 102). En términos globales, 

reconquistar la libertad exigía justicia social, pues “Libertad sin 

justicia social es caricatura de libertad y justicia social sin libertad es 

un expediente falso y demagógico” (Cuadernos, 1953, 2, p. 102). Su 

pensamiento socialista rechazaba el servilismo colonial tanto como 

el caudillismo iberoamericano y la falsa dicotomía que el 

reaccionarismo nazifascista había infiltrado en la región, 

mostrándose como adversarios del comunismo para granjearse a 

Estados Unidos. Los dictadores –decía– “temen más a la pluma que 

dice la verdad, que a la bomba y a la pistola” (Cuadernos, 1953, 2, p. 

102). Hacia 1950, América es el “eje alrededor del cual gira la historia 

contemporánea” (Cuadernos, 1953, 2, p. 104). 

 
13 Joaquín Maurín Juliá (1896- 1973) fue dirigente de la Confederación Nacional del Trabajo 

(CNT), la Federación Comunista Catalano-Balear, el Bloque Obrero y Campesino (BOC) y el 

Partido Obrero de Unificación Marxista (POUM). Integró revistas y fue maestro. Fue 

republicano en la guerra civil española y hecho prisionero, juzgado, encarcelado y luego 

indultado. Se exilió en Nueva York y se dedicó al periodismo. 



PRÁCTICAS HISTORIOGRÁFICAS EN REVISTAS CULTURALES LATINOAMERICANAS DEL SIGLO XX 

130          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

Dos años después, la reflexión americanista se imponía como 

alternativa de mestizaje universalizante o como expresión auténtica 

y permanente del pueblo y del continente. El peruano Antenor 

Orrego14 analizaba la especificidad e hibridez de nuestro mestizaje: 

“América es la cita jubilar de todas las especies y de las distintas 

culturas más recientes del planeta […] para fundir en una unidad 

cósmica las negaciones y contradicciones peculiares de cada una” 

(Cuadernos, 1955, 11, p. 79). La fusión humana –biológica y cultural– 

no era estado permanente de las sociedades, sino una etapa 

transitoria. Es decir, un camino que, de requerirlo su misión histórica, 

alcanzaría unidad de sangre, cultura y espíritu. No escapó a la 

tendencia homogeneizante de su época, equiparable a la raza 

cósmica de José Vasconcelos, pero imprimió notas propias al señalar 

que esa “digestión vital” coordinaría funcionalmente los diversos 

factores y expresaría un “colectivo espíritu unitario” (Cuadernos, 

1955, 11, p. 77). 

El proyecto de Orrego es fiel a su pertenencia andina: la tierra 

es energía telúrica donde se depositarían semillas de “una cultura 

con auténtica y espontánea vitalidad creadora (…) presente vivo, 

tremulante y creador de la época” (Cuadernos, 1955, 11, p. 79). Bajo 

esta condición, el arte americano tiene valor fundacional y exige su 

lugar dentro de la cultura humana ya que es revelación primigenia 

frente al mundo, la vida, la historia. No es sólo  

 
14 El peruano Antenor Orrego Espinoza (1892-1960) fue filósofo, periodista, ensayista y político. 

Integró el movimiento literario renovador La Bohemia Trujillana (1914) y colaboró en 

periódicos (La Libertad, La Reforma y La Semana de Trujillo). Escribió en la revista Amauta de 

José C. Mariátegui y prologó el poemario Trilce de un ignoto César Vallejo (1922). El partido 

Aprista peruano lo tuvo entre sus fundadores, junto a Víctor Raúl Haya de la Torre. Fue diputado 

nacional y rector de la Universidad de Trujillo. Publicó El Pueblo Continente. Ensayos para una 

interpretación de América Latina (Santiago de Chile, Ercilla, 1939), de gran acogida en círculos 

filosóficos y literarios. Encarcelado bajo el régimen de Manuel Odría (1945-1956), tras su 

liberación dirigió La Tribuna, órgano de prensa del PAP, entre 1957 y 1958. 



MARÍA MARCELA ARANDA 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                131 

[…] un telurismo sepulcral, arqueológico y pretérito, fruto de otras 

incitaciones del ambiente y otras respuestas victoriosas del hombre 

en el pasado, […] (sino también) […] la flor y el jugo de la tierra que 

estallan como un milagro de luz estremecida, en la dramática, 

alucinante y trágica peripecia de la hora presente (Cuadernos, 

1955, 11, p. 79). 

Al finalizar los años ‘50, el concepto “nueva” América fue 

recurrente en la línea editorial de la revista. Incorporó un repertorio 

de reflexiones históricas, literarias, filosóficas, artísticas, políticas, 

periodísticas, cuyas diferentes argumentaciones articularon una 

historia global marcada por la lucha cultural entre los paradigmas 

“científico” y “crítico”. Mientras algunos señalaban la importancia 

ineludible de la neutralidad axiológica, otros afirmaban al cientista 

social como conciencia crítica imprescindible de la época (Ruiz 

Galbete, 2013). 

Cuando estalló la revolución cubana en 1959, esta ya venía 

siendo narrada, advertida en las páginas de la revista. Es el caso del 

cubano Jorge Mañach15 que, un año antes, había expuesto la historia 

del pueblo desde el golpe de Batista en 1952 y, en particular, la 

construcción de poder en los grupos revolucionarios. No obstante 

que en “El drama de Cuba” expuso la falta de democracia real y la 

indefinición ideológica del Movimiento 26 de julio, que “está 

demasiado embargado por su lucha –y (…) limitado por la 

inexperiencia y la edad de quienes lo integran– para haber podido 

 
15 Jorge Mañach y Robato (1898-1961) fue escritor, periodista, ensayista y filósofo. Aunque su 

familia era españolista, cultivó el reformismo cultural. Escribió biografías noveladas y 

costumbristas (de José Martí) y ensayos filosóficos. Fundó el programa radial “La Universidad 

del Aire” (1932), pionero en América Latina en el uso de medios de comunicación de masas 

para la difusión cultural. Ejerció en la Universidad de La Habana (1940). Se enroló en la 

revolución de 1933, pero luego fue opositor. Defendió la revolución de 1959, aunque tras el 

abandono de los postulados liberales nacionalistas por parte de sus promotores, se exilió en 

Puerto Rico, donde falleció. 



PRÁCTICAS HISTORIOGRÁFICAS EN REVISTAS CULTURALES LATINOAMERICANAS DEL SIGLO XX 

132          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

fraguar todavía un ideario” (Cuadernos, 1958, (30), p. 73), destacaba 

al joven Fidel Castro como la mejor coincidencia que el presente 

histórico heredaba del sentimiento de frustración de varias 

generaciones cubanas republicanas. Decía en tono optimista:  

[…] el empeño de Castro y los suyos es tan desmesurado como 

heroico […]. Si Fidel Castro llegase a triunfar en ella, se abrirá para 

Cuba la incógnita natural de toda mutación semejante, pero bajo 

un signo indudable de fervor patriótico. Si, por desgracia, pereciese 

Castro en la contienda, es de temer que el proceso cubano no 

cambiaría sino en la superficie. En el fondo seguiría hirviendo la 

voluntad dolorida de un pueblo ya […] maduro en su vocación 

nacional para querer ordenar de una vez sus destinos (Cuadernos, 

1958, 30, p. 76) 

En 1960, Orrego teorizaba en Cuadernos acerca de los 

“gérmenes históricos o culturales”. En El Pueblo Continente (1939) 

había adelantado que la colisión de los mundos americano y europeo 

del siglo XVI significaba la desintegración de sus anteriores 

identidades culturales e históricas y, al mismo tiempo, su pervivencia 

dialéctica en nuestro entramado cultural. Ese nuevo alineamiento es 

un nuevo ser cultural, diferente a realidades culturales pretéritas, 

pues hay:  

[…] el designio de autodeterminación creadora del nuevo hombre 

americano frente al apremio histórico […] de un mundo en crisis, el 

cual para salir de su […] encrucijada actual necesita crear un nuevo 

tipo de hombre histórico. […] [Esa era] la misión universal del 

hombre americano de hoy y […] de la Nueva América (Cuadernos, 

1960, 44, pp. 53-54). 

Las ideas de Orrego fueron deudoras de la filosofía de Oswald 

Spengler y Arnold Toynbee y de la antropología de Lewis Munford. 

Distinguía dos factores culturales: uno, el morfológico o producto 



MARÍA MARCELA ARANDA 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                133 

cultural en sí mismo, material y temporal (arquitectura, pintura, 

música, filosofía, tecnología, literatura, usos ceremoniales, rituales, 

costumbres); y otro, el interno, manifestado en los valores estéticos, 

éticos, religiosos, etc. que forman el espíritu del proceso cultural. 

Mientras el primero se extinguió al desintegrarse la cultura que lo 

creó, el segundo perduraría en el acervo humano en una época 

propicia a su alumbramiento. Ello explicaba los saltos culturales 

producidos en áreas lejanas sin contigüidad espacial o cronológica 

con culturas originarias, allegando gérmenes históricos procedentes 

de anteriores desintegraciones culturales sin relación directa e 

inmediata con ellas. 

La historia es para el peruano un campo de experiencias, en 

cuyo inconsciente estaban los gérmenes históricos esperando su 

circunstancia creadora. Si esta no era adecuada, se producían 

desequilibrios o crisis sociales. Entre esos hitos menciona las 

independencias del siglo XIX, que avivaron “una nueva conciencia de 

unidad continental, ya que América percibió que habíase 

estructurado una nueva realidad y un nuevo sentido de su destino 

histórico con significado y alcance universales” (Cuadernos, 1960, 44, 

pp 54-55); y, por otro lado, el periodo de entreguerras, cuando 

surgieron movimientos estéticos, políticos, filosóficos y literarios 

originales e independizados de la tutela europea, donde emergieron 

núcleos culturales de las antiguas sociedades mexicana y andina. 

Finalmente, Orrego se decantaría por el concepto humanismo 

americano, pero no como retorno a antiguas culturas, sino que, 

inspirándose en Jacobo Burkhardt, señalaba “lo mejor que así se 

produce no es imitación ya, sino propia y libre creación” (Cuadernos, 

1960, 44, p. 56). Los años ‘60 inauguraban, entonces, una continuidad 

reflexiva: definir al “americanismo” como práctica identitaria 

oscilante entre dos anhelos: mostrarse como universalidad 

occidentalizante sin dejar de buscar la autenticidad continental. 

Sin embargo, la urgencia por diferenciarse de otras áreas 

civilizadoras seguía animando a los colaboradores de la revista 



PRÁCTICAS HISTORIOGRÁFICAS EN REVISTAS CULTURALES LATINOAMERICANAS DEL SIGLO XX 

134          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

Cuadernos. El boliviano Fernando Diez de Medina16 escribía en 1961 

un jugoso contrapunto de la relación de conocimiento entre el 

mundo y nuestra América en el escenario bipolar de la época. 

Afirmaba nuestra identidad indo-hispano-mestizo-occidental y 

recelaba del juicio equivocado de Europa, que nos veía  

[…] como apéndice de la civilización occidental, cuando somos […] 

un organismo entero y autónomo, capaz de gravitar con peso y 

presencia propios en el concierto de los continentes. América, la 

Nuestra, es un continente en marcha […]. ”Pacha-Khantati” -dice el 

mito aimara: cuando el mundo amanece (Cuadernos, 1961, 47, p. 

10).  

Tiene una visión crítica de las denominaciones del 

continente: Hispanoamérica, Iberoamérica, Latinoamérica, 

Indoamérica, América mestiza, Panamérica, son “provisionales, 

insuficientes, irreales porque ninguna abarca la total complejidad del 

cosmos continental” (Cuadernos, 1961, 47, p. 10). Quiso recuperar la 

preocupación de los primeros americanos (Viscardo y Guzmán, 

Bolívar, San Martín, Martí) por nuestra identidad semántica. Prefería 

“América Bolivariana”, porque si esta se definía: 

[…] por el alma de sus pueblos y por la voluntad hacedora de su 

genio político, deberíamos llamárnosla América Bolivariana. 

Porque el Libertador es el padre de la América del Sur; el Hijo de 

 
16 Nació en 1908 y murió en 1990. Fue poeta, crítico literario y artístico y agregado comercial 

de su país en Washington. Colaboró en diarios y revistas (El Diario, La Razón, Última Hora y La 

Noche). Afín al movimiento nacionalista boliviano de los ’40 (“mística de la tierra”), fue discípulo 

del poeta, filósofo y político Franz Tamayo. Ambos coincidían en el poder creador de la “tierra 

andina”; sobre la cual la nación afirmaba su poder espiritual y determinaba la sensibilidad 

estética, moral y religiosa del pueblo boliviano. En esa ligazón con la naturaleza se sentaban las 

bases de una identidad nacional. El determinismo geográfico signado por la presencia de la 

cordillera de los Andes está presente en sus ensayos: Franz Tamayo, hechicero del Ande. Relato 

al modo fantástico (1944), Thunupa (1947), Pachakuti y otras páginas polémicas (1948), Sariri 

(1956), Nayjama (1950), Mateo Montemayor (1969). 



MARÍA MARCELA ARANDA 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                135 

sus desdichas y sus contradicciones enigmáticas; y el Espíritu Santo 

que nos devuelve al pueblo, a la libertad, a los valores morales y al 

sentido de la gloria, cada vez que castigamos a los déspotas que 

empañan nuestros blasones democráticos. Por desgracia los 

nacionalismos estrechos y el regionalismo disolvente impiden la 

consagración al héroe […]. Ni sombras, ni ecos, ni reflejos de nadie 

[…]. Somos la América del Sur (Cuadernos, 1961, 47, p. 12). 

Pertenecemos a la cultura occidental, decía, como creadores y 

no meros receptores. Al manejar registros históricos distintos, nuestras 

luchas culturales no eran análogas a las de Asia, Europa o Norteamérica. 

No obstante los binarismos que rotulaban a Europa y América del Sur –

razón/emoción, pensamiento sistemático/desorden aparente–, Diez de 

Medina incluyó una perspectiva analítica global novedosa: “Hay una 

atlanticidad cultural que se niega a reconocer el despertar de los 

continentes” (Cuadernos, 1961, 47, p. 13). Allí cabía la sociología 

americana, compuesta de “lo indígena, como lugar de arraigo y del 

afincamiento; lo ibérico en tensión de universalidad; y el mestizaje 

integrador que vitaliza y unimisma esa doble y conjugada herencia de 

ambas vertientes históricas” (Cuadernos, 1961, 47, p. 13). Esperaba 

fraternidad activa en las creaciones continentales, porque “aunque el 

planeta tienda a mecanizar y uniformar la vida moderna, siempre 

existirán un aire, un color, una presencia característica que son como el 

alma visible de los pueblos, su inconfundible, intransferible 

personalidad” (Cuadernos, 1961, 47, p. 14). 

En sintonía con su presente histórico, el ensayista boliviano 

advertía sobre los riesgos nostálgicos en la conciencia americana: 

“[…] es imposible regresar a las civilizaciones indígenas. E inadmisible 

que nos amoldemos solamente al mensaje transatlántico” 

(Cuadernos, 1961, 47, p. 15). Más urgente era involucrarnos con: 

[…] las mayorías trabajadoras que se afirman por la revolución 

nacional porque están tomando conciencia de su destino histórico 



PRÁCTICAS HISTORIOGRÁFICAS EN REVISTAS CULTURALES LATINOAMERICANAS DEL SIGLO XX 

136          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

y de su responsabilidad social; ese impulso mestizo que desborda 

la frontera geográfica y aspira a transformar política, economía, 

cultura; esos motines y disturbios incesantes que reflejan la 

urgencia de reordenación que nos conmueve; esas multitudes que 

se cohesionan detrás de una idea o de un caudillo […]: esto es […] 

nuestra América […] donde cada día se ha de ganar la libertad para 

que cada noche otorgue la confianza […]. Tenemos deberes 

imperiosos, ineludibles, con las multitudes indias, mestizas, criollas, 

que la civilización olvidó durante 400 años. […] que se incorporen a 

una democracia efectiva, a la ciudadanía real. […] [Hay que] ensayar 

con amplitud el juego democrático para que la voluntad consentida 

de los más oriente y respalde la acción de los menos. En Sud y en 

Centroamérica, el pueblo manda y configura la vida política y social 

(Cuadernos, 1961, 47, p. 16). 

Diez de Medina definía el “americanismo” como pluralidad 

estructural que exigía nueva jurisprudencia, política, economía, 

cultura. Las revoluciones, reformas agrarias y transformación social 

integraban a Centroamérica, México y Caribe en la unidad de América 

del Sur. Este Pueblo-Continente, al decir de Orrego, debía gravitar en 

la pugna de los grandes bloques regionales: Estados Unidos, Unión 

Soviética, Europa, China, India, Japón, África. Es un proyecto histórico 

que sigue el futuro pasado (según Koselleck) y evoca al chileno 

Francisco Bilbao: 

Necesitamos constituir los Estados Unidos de América del Sur […] 

Todo lo demás es secundario […] Si el nuevo Bolívar no aparece en 

el horizonte, ¡pues a inventarlo! […]. Hay que tirar abajo fronteras, 

aduanas, sistemas, símbolos y chauvinismos nacionales para 

levantar un nuevo mundo unificado en el espíritu y en las técnicas 

de trabajo. Hay que salir al encuentro del tiempo nuevo. ¡Osad, 

perseverad! como enseñaba nuestro Tamayo. Y que nadie –pueblo, 

hombre, nación– se sienta aislado, extraviado, desligado de la 

elevada responsabilidad de servir a […] la unidad de nuestro 



MARÍA MARCELA ARANDA 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                137 

hemisferio […] aceptemos […] defender la conciencia moral de la 

humanidad, restituir al hombre la dignidad del ser vivo, buscar el 

justo equilibrio entre bienestar material y responsabilidad 

espiritual, para que seamos criaturas libres, no siervos de la técnica 

y las máquinas (Cuadernos, 1961, 47, p. 20). 

En 1961 el uruguayo Emilio Nicolás Oribe17 escribió “Unidad 

de nuestra América en la historia y el pensamiento”, explicitando un 

contenido válido en el dispositivo verbal y en su aplicación inmediata 

a la época. Desde la perspectiva global, la agitación ideológica de los 

‘60 permeaba las definiciones americanistas y, en Oribe, “unidad” 

significaba “máxima abstracción circulante en toda concepción del 

espíritu” (Cuadernos, 1961, 49, p. 3). Esta unificación cultural se había 

ejecutado como continuidad de la mentalidad europea, que delimitó 

contenidos que diferenciaran al “Viejo” Mundo del “Nuevo” Mundo. 

El primero ayudaba a comprender el segundo y ambos adquirían, así, 

significación universal. La mirada de Oribe sobre la empresa 

conquistadora y colonizadora fue benévola. Nuevo Mundo era “el 

trasunto de una cosmovisión inteligible […] término […] significativo 

para la mentalidad plebeya y la cultura de la época” (Cuadernos, 

1961, (49), p. 4). 

Al mismo tiempo advertía que América no había sido un vacío 

de posibilidades civilizatorias para el espíritu europeo. Al contrario, 

sus civilizaciones con instituciones y normas y con sentido realista del 

dominio de la naturaleza, obligaron a la conciencia histórica del 

conquistador a luchar y armonizar, aún en la dominación trágica, “[…] 

para que de ese modo se crearan los preludios coloniales de las 

 
17 Emilio Oribe (1893-1975) fue ensayista, filósofo y médico. Ejerció como profesor y decano de 

la Facultad de Humanidades y Ciencias de la Universidad de la República y fue miembro de la 

Academia Uruguaya de Letras. Conformó la vanguardia ultraísta de la Generación del 

Centenario (1930). Su escritura aforística se plasmó en poemas (Alucinaciones de belleza, 1912; 

El castillo interior, 1917; La colina del pájaro rojo, 1925) y ensayos (Poética y plástica, 1930; 

Teoría del nous, 1934; El mito y el logo, 1945; Ars magna, 1960). 



PRÁCTICAS HISTORIOGRÁFICAS EN REVISTAS CULTURALES LATINOAMERICANAS DEL SIGLO XX 

138          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

naciones que engendrarían los libertadores: Bolívar, San Martin, 

Hidalgo, Artigas y otros. (Cuadernos, 1961, 49, p. 6). En efecto, el 

Nuevo Mundo se había configurado en un proceso inverso, por el cual 

primero: 

[…] se constituyeron los conceptos y los principios, […] los 

fundamentos espirituales, humanistas, religiosos y filosóficos; […] 

se estatuyeron las normas pragmáticas ejecutoras y después se 

hicieron incluir en toda esta formalización rigurosa a los 

continentes, los imperios, los ríos y las comarcas del Nuevo Mundo, 

lográndose un reconocimiento perfectible e inteligible de esa 

espesa unidad de historia, creencia y pensamiento, en la que 

formamos parte integrante nosotros y que esperamos mantener en 

la comunidad de estas repúblicas americanas (Cuadernos, 1961, 49, 

p. 5). 

Oribe desarrolla una interpretación situada de su presente 

histórico: ¿qué peligros acechaban a la humanidad? ¿cuán valioso era 

el élan vital de la comunidad americana para ocupar un lugar 

distintivo en la historia global? No obstante las diversas concepciones 

sociales y políticas, así como la violencia y agitación ideológica en 

nuestras naciones, América debía ser fiel a su idea de unidad: 

En las diversas metamorfosis que adoptó […] utilizó las formas que 

he citado: cruzada, empresa racial, mito, utopía, en los primeros 

siglos; comunidad solidaria de hombres y pueblos libres, de 

inteligencias nutridas de idealidad y sabiduría, de organizaciones 

estatales con el signo de la democracia y la libertad, en los tiempos 

que nos toca vivir de las tempestades desencadenadas por los 

hombres (Cuadernos, 1961, 49, p. 8). 



MARÍA MARCELA ARANDA 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                139 

Un año después, el español Luis Monguió18 analizaba, desde 

la literatura, el pasado práctico hecho presente histórico de la 

conflictividad social y política latinoamericanas, en conjunción con las 

oscilaciones del nacionalismo regional. Según su tesis, la búsqueda 

de la independencia intelectual y literaria era corolario de la 

independencia política desde el siglo XIX. Describió las etapas de este 

proceso a través de categorías, autores y obras. Durante la colonia, 

el lente de adelantados, conquistadores, viajeros y religiosos fue 

embrión de la conciencia española americana (o americana a secas). 

Inclusive, el uso del concepto ‘patria’ era moderno pues, en los años 

de la guerra contra Napoleón, peninsulares y americanos se unieron 

en las ideas liberales de las Cortes de Cádiz y la constitución española 

de 1812 para difundir en Hispanoamérica “la conciencia del derecho 

de los pueblos a decidir su propio destino” (Cuadernos, 1962, 58, p. 

42) 

Durante las guerras por la independencia, las publicaciones 

periódicas cumplieron un rol cívico-pedagógico fundamental 

exaltando el sentido de nacionalidad americana. Los nacidos en las 

distintas regiones (colombianos, ecuatorianos, venezolanos, 

argentinos, chilenos, bolivianos, etc.) sirvieron en sus ejércitos, la 

administración y hasta la presidencia de los Estados. La fidelidad 

patriótica se extendió a toda América y se relegaron las fidelidades 

regionales: “[…] la idea de una literatura nacional se refería más bien 

a una literatura americana que a una literatura argentina, chilena, 

mexicana […] una literatura general americana para una común 

patria americana (Cuadernos, 1962, 58, p. 42). 

 
18 Luis Monguió (1908-2005) fue abogado y filólogo. En los ‘30 prestó servicios diplomáticos en 

Valparaíso (Chile). Actuó en el bando republicano durante la guerra civil española, hasta que 

salió hacia Estados Unidos. Allí trabajó en la Universidad de California-Berkeley, en docencia y 

gestión académica. Su hispanismo lo llevó hacia la literatura colonial iberoamericana, en 

particular la peruana, llegando a ser miembro de la Academia Peruana de la Lengua. 



PRÁCTICAS HISTORIOGRÁFICAS EN REVISTAS CULTURALES LATINOAMERICANAS DEL SIGLO XX 

140          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

Hacia 1830 el concepto Estado nacional dio tonos propios a 

la literatura hispanoamericana, permeada por la influencia del 

nacionalismo literario romántico europeo. La fórmula “cada Nación 

un Estado y cada Estado una nación” (Cuadernos, 1962, 58, p. 43) se 

trasuntó en el interés por crear en verso y prosa una literatura 

nacionalista y política, que diera cuenta de la inestabilidad 

predominante. El producto más emblemático fue la literatura 

costumbrista, donde “Pedro Henríquez Ureña calificó tan 

perspicazmente de literatura de servicio público o quizás a lo que hoy 

llamamos literatura instrumental, engagée o comprometida” 

(Cuadernos, 1962, 58, p. 43). 

En el último tercio del siglo XIX la literatura cosmopolita 

transitó hacia el positivismo, en el marco del ordenamiento 

económico mundial. En tanto, la guerra hispano-estadounidense 

(1898) y el asunto de Panamá (1903) movilizaron en los escritores “el 

sentido de la fraternidad hispanoamericana y del nacionalismo 

continental” (Cuadernos, 1962, 58, p. 44). Advertidos del peligro que 

representaba Estados Unidos en ese momento, buscaban “reafirmar 

los valores espirituales de su idioma, su religión, su tradición y su 

nacionalidad, valores que a sus ojos daban a Hispanoamérica su 

sentido, […] superior a los valores materialistas del filisteo burgués 

hispanoamericano” (Cuadernos, 1962, 58, p. 44). Una de las 

consecuencias de las campañas discursivas de Manuel Ugarte, Rufino 

Blanco Fombona, Ariel Rodó o Rubén Darío fue la actitud 

introspectiva para sintonizar con hechos como la revolución 

mexicana de 1910 o el ascenso radical de Yrigoyen en 1916 y 

comprender que esas “nuevas capas sociales, nuevos productores y 

consumidores de literatura […] [obligaban a estudiar el] propio 

continente, a una nueva consideración de su propia tierra, […] 

pueblo, de sus problemas y sus posibilidades propias” (Cuadernos, 

1962, 58, p. 45). 

A partir de 1930 las novelas partidistas describieron las 

agitaciones sociales, políticas y económicas, se denunciaron sus 



MARÍA MARCELA ARANDA 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                141 

causas y se sugirieron soluciones. Ellas convocaron “a la opinión 

pública, a menudo desde puntos de vista social y políticos 

explícitamente declarados [denunciando] […] las injusticias raciales, 

políticas, sociales, económicas que deben ser corregidas” 

(Cuadernos, 1962, 58, pp. 45-46). La correlación de fuerzas entre 

terratenientes (explotadores) y peones (ya no resignados) había 

variado y, frente al predominio de los intereses comerciales 

norteamericanos –en connivencia con la dirigencia democrática o 

dictatorial y la Iglesia locales– los escritores se decidieron por “la 

revolución […] indigenista, agrario-proletaria, colectivista y 

nacionalista: contra la dictadura, contra la oligarquía y contra el 

capital extranjero” (Cuadernos, 1962, 58, p. 46). La poesía y la prosa 

adquirieron idéntico tono beligerante, nacionalista y revolucionario:  

[…] indigenista y agraria por los poetas nativistas del Perú […]; 

proletaria y revolucionaria […] en todos los países […]; en favor de 

los negros, de sentido social y antiimperialista por escritores de los 

países del Caribe; […] en las obras del poeta cubano Nicolás Guillén. 

(Cuadernos, 1962, 58, p. 46).  

En términos de la historia global, Monguió definió un estado 

de ánimo generalizado en América Latina, más emotivo que 

intelectual, que permitiría entender cómo frente a la revolución 

cubana, fueron tan dispares las afirmaciones de la opinión pública y 

la posición oficial de los gobiernos de la región: la primera, 

entusiasmada con la posibilidad real de cambio, los segundos, 

cautelosos por su diferente adhesión a las coordenadas geopolíticas 

de ese momento.  

Según el español, pasado práctico y presente histórico en la 

literatura latinoamericana de los años ‘60 se manifestaron en el 

empeño ontológico –psicológico y existencial– de sus escritores 

acerca del sentido de su cultura y ser nacionales. A diferencia de sus 

predecesores, priorizaron definir la naturaleza, propiedades y 



PRÁCTICAS HISTORIOGRÁFICAS EN REVISTAS CULTURALES LATINOAMERICANAS DEL SIGLO XX 

142          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

relaciones de la realidad de sus naciones. Según entendían, los 

argentinos Enrique Mallea, Ezequiel Martínez Estrada, Héctor 

Murena; el guatemalteco Mario Monteforte Toledo; los mexicanos 

Carlos Fuentes, Octavio Paz y Rodolfo Usigli; el venezolano Mariano 

Picón-Salas, entre otros, lucharon desde la diversidad para recuperar, 

en la tradición literaria, conceptos siempre vigentes: descontento, 

nacionalismo y patriotismo. 

En sintonía conceptual Mariano Picón-Salas19 se refirió al 

conflicto latinoamericano de la época: desarrollo y subdesarrollo, 

aplicable al aspecto material de las comunidades, pero no a su 

dimensión cultural. Diversos hechos históricos lo ejemplificaban: las 

factorías europeas en Asia y África, el poblamiento y mestizaje 

español y portugués en nuestra América, los particulares 

movimientos independentistas del siglo XIX (que proponían una 

región mestiza abierta al mundo). La turbulencia latinoamericana del 

siglo XIX se comprendía en “la explicable lucha por acomodar estas 

nuevas formas en el subsuelo de tradiciones, prejuicios o intereses 

arcaicos” (Cuadernos, 1962, 61, p. 46).  

¿Cómo comprender el abismo en que la guerra fría cultural 

había situado a América Latina? El venezolano examinaba la relación 

entre los latinoamericanos y de estos con Europa y Estados Unidos, 

respectivamente. En el primer caso, la historia indicaba una 

conciencia americana solidaria e indivisible frente a la aventura de 

Napoleón III en México, la reconquista española en las costas de Perú 

y Chile, las amenazas de Theodore Roosevelt en el Caribe. Del mismo 

modo, Augusto Sandino, Benito Juárez, José Martí y José Manuel 

 
19 Mariano Picón-Salas (1901-1965) fue escritor, diplomático y académico venezolano. Escribió 

ensayos históricos, de crítica literaria y sobre la historia cultural de América Latina. Fundó y fue 

primer decano de la Facultad de Humanidades y Educación de la Universidad Central de 

Venezuela. Ejerció como Director de Cultura y Bellas Artes del Ministerio de Educación (1938-

1940) y fue embajador ante Colombia (1947-1949), Brasil (1958-1959) y la UNESCO (1959-

1963). Fue secretario del presidente Rómulo Betancourt entre 1963 y 1964. Su libro Los días de 

Cipriano Castro (1953) recibió el Premio Nacional de Literatura, junto a Pedro Henríquez Ureña. 



MARÍA MARCELA ARANDA 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                143 

Balmaceda se habían levantado contra atropellos e injusticias. Por lo 

tanto, a los esfuerzos de la CEPAL para saldar las deficiencias del 

desarrollo en nuestros Estados, debía corresponderle una 

“confederación de los espíritus […] [que integre] nuestra cultura 

dispersa” (Cuadernos, 1962, 61, p. 47).  

La contigüidad geográfica y económica con Estados Unidos 

era innegable. Picón-Salas no desestimó la Alianza para el Progreso 

de la administración Kennedy, pues coincidía en que el atraso 

económico engendraba miseria e ignorancia. Pero señalaba culpas 

compartidas en la construcción de mitos relacionados con la 

xenofobia y la deformación nacionalista:  

Tan detestables como los Mr. Danger o los Papa Verdes […] [de] la 

novelística latinoamericana, fueron los dictadores del sur que se 

pusieron a su servicio, y una ecuación que se establecía entre los 

abusos del imperialismo y los de nuestras tiranías domésticas. 

(Cuadernos, 1962, (61), p. 49) 

De modo que lo “continental americano” durante los años 

‘60 significaba apropiarnos de la civilización moderna y buscar el 

equilibrio entre propagandas e ideologías que afectaban a la política 

y la cultura: 

En la gran casa de América, los latinoamericanos ya no queremos 

que se nos recluya en el tercer patio porque queremos pasar 

también al salón. La tecnología, la industria, la aplicación de las 

ciencias a una gran tarea social no es privilegio de un solo país 

dominador entre pequeños países satélites (Cuadernos, 1962, 61, 

p. 50). 

Las influencias recibidas de Europa fueron importantes: 

cristianismo, humanismo, soberanía popular, democracia 

representativa. Pero entre nosotros actuaron de modo paradójico: 

por un lado, las habíamos respetado y adaptado; por otro lado, 



PRÁCTICAS HISTORIOGRÁFICAS EN REVISTAS CULTURALES LATINOAMERICANAS DEL SIGLO XX 

144          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

experimentábamos la insatisfacción de vivir en la lejana periferia de 

su cultura, hundidos en la brecha del subdesarrollo. En su presente 

histórico, Picón-Salas apostaba a los recursos materiales y técnicos 

actuales y a recuperar el humanismo y la ética cristiana sembradas 

durante la conquista. Puesto que: 

América surgía con la aventura […] de circuir la tierra y acercar, en 

nuevo poblamiento y peregrinación de argonautas, la dividida 

familia de los hombres. Si en ese mundo nuevo las gentes podrán 

ser felices y vencer la desigualdad y la guerra que imperaba en las 

viejas sociedades, es la pregunta que durante todo el siglo XVI se 

formularon los humanistas […], desde Pedro Mártir hasta 

Montaigne, […] Tomás Moro. Cumplir después esa esperanza que 

se recogió en el Acta de Filadelfia y en el pensamiento de los 

libertadores, es todavía la mejor meta de toda la cultura americana, 

síntesis y concordia de las otras, de lo que poblaron y los que 

llegaron, que fraternalmente debemos hacer (Cuadernos, 1962, 61, 

p. 52). 

En 1963 arraigaron otras voces –entre ellas 

latinoamericanas– que anhelaban la comprensión global de los 

problemas en sociedades inestables, etiquetadas en categorías 

irreductibles según los centros de poder político, económico y militar: 

países desarrollados, subdesarrollados y en vías de desarrollo. En 

efecto, el senegalés Leopold Sédar Senghor20, quien venía ejerciendo 

 
20 Nació en 1906 y murió en 2001. Fue poeta, docente, ensayista y miembro de la Academia 

francesa. Estudió en La Sorbona, por provenir de una familia acomodada. Creó, junto al 

martiniqués Aimé Césaire y al guayanés Léon Gontran Damas, la revista L'Etudiant noir, en 

1934. Allí expresó por primera vez su noción de la negritud, luego introducida por Césaire en 

Négrerie. El proyecto de Sédar Senghor era crear una “civilización de lo universal” gracias a la 

poesía simbolista, que uniría las tradiciones más allá de sus diferencias y la igualdad dentro de 

la diversidad. Hacia 1945 se afilió al partido socialista francés, pero rehuyó la vía marxista. 

Durante los ‘50 fundó en Dakar la Escuela Superior de Artes y el Instituto de Estudios 

Superiores, luego convertido en Universidad Pública (1957). Luchó contra la ocupación colonial 

francesa y en 1960 juró como presidente de Senegal. 



MARÍA MARCELA ARANDA 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                145 

un notable activismo político en su país (antigua colonia del África 

occidental francesa), fue invitado por la Universidad de Bahía (Brasil) 

a dictar conferencias. Allí expuso su tesis: que el éxito cultural de 

América Latina, y de Brasil, radicaba  

[…] en la mezcla de sangre y los cambios de culturas […] [allí donde] 

[…] cuatro corrientes étnicas, o cuatro razas, y […] cuatro 

civilizaciones, formaron el brasileño de 1964. Y sobre todo porque 

se practica conscientemente, sin complejo alguno, una política de 

integración de los valores complementarios (Cuadernos, 1965, 92, 

p. 7). 

La indianidad era el tronco donde se había injertado, 

simbióticamente, el mundo de la latinidad, extensivo a la lusitanidad 

y la africanidad. Se precisaba un nuevo humanismo, con pivote en la 

universidad, para “enseñar en todas las disciplinas los valores de 

universalidad de cada civilización distinta” (Cuadernos, 1965, 92, p. 

8). Los estudios de la africanidad incluían la negritud o valores de 

civilización del mundo negro, concepto ya definido por Sédar Senghor 

y Aimé Cesaire. Brasil y Senegal se necesitaban mutuamente: 

mientras el primero construía la civilización de lo universal, el 

segundo buscaba esta salida y precisaba un interlocutor avezado en 

el diálogo global. Sédar Senghor afirmaba: “Nunca estas virtudes 

fueron más necesarias que en este siglo nuestro de dicotomías y de 

prejuicios, de confusiones y de simplificaciones, de ideologías sin 

espíritu y de estéticas sin imaginación” (Cuadernos, 1965, 92, p. 9). 

Estas reflexiones abrevaban en el pensamiento moderno, 

donde el modo de conocer es a través de la razón cartesiana, cuya 

rigurosidad metódica fluiría en el espíritu humano. Sin embargo, este 

se movía entre dos tensiones racionales, alimentadas por herencias 

de las civilizaciones mediterráneas (íberos y ligures, cretenses y 

semitas, sumerios y egipcios). Eran: 



PRÁCTICAS HISTORIOGRÁFICAS EN REVISTAS CULTURALES LATINOAMERICANAS DEL SIGLO XX 

146          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

[…] la razón discursiva que distingue y abarca los hechos y la razón 

intuitiva que transfigura el hecho, haciendo de él una imagen-

símbolo dotada de sentido. En otros términos […] la razón 

discursiva se halla en el origen de las ciencias y de las técnicas, y la 

razón intuitiva en el de la religión y de la filosofía, de las letras y de 

las artes (Cuadernos, 1965, 92, p. 9). 

¿Cómo incorporar en la perspectiva global de la historia el 

concepto negritud? Según la noción de pasado práctico, la filosofía y 

la psicología –dice el senegalés– han discurrido hacia el binomio 

racismo-antirracismo. Junto con Cesaire sostenían que aquél era  

[…] el conjunto de valores de civilización de los negros de todo el 

mundo; […] la voluntad activa de cultivar estos valores para 

aportarlos como contribución a la elaboración de las respectivas 

culturas nacionales, mejor aún, a la edificación de la civilización de 

lo universal (Cuadernos, 1965, 92, p. 10).  

En este escenario, África era “el continente [donde] la regla 

de oro de la sociedad es rendir a cada hombre, cualquiera que sea su 

raza y su condición social, las muestras de respeto que se deben a la 

dignidad de la persona humana” (Cuadernos, 1965, 92, p. 11). Esa 

razón intuitiva fundía negritud y humanismo en la imaginación 

creadora del hombre. Y ésta era el instrumento por el cual el negro 

transmutaría su naturaleza y realidad en imagen-símbolo, 

transitando “del sentir al pensar: de la cantidad a la calidad, del signo 

al sentido, que es el movimiento mismo del humanismo, la definición 

del espíritu” (Cuadernos, 1965, 92, p. 10).  

El artículo de Sédar Senghor contribuye al estudio global del 

concepto mestizaje21, ya que lo sitúa en la intersección conciliadora 

 
21 El senegalés colaboró con varias universidades europeas, estadounidenses y latinoamericanas. Esta 

conferencia fue una invitación al Primer Festival de Artes negras y negro-africanas, a celebrarse en su 



MARÍA MARCELA ARANDA 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                147 

entre “lo que el negro ha aportado y lo que ha recibido” (Cuadernos, 

1965, 92, p. 11). Y puesto que se trata del ser humano, se trata de 

universalidad y, por ende, de la universidad como polo de atracción 

para el estudio de los valores de mundos y áreas culturales. Su 

propósito era proyectarlos en la transformación inmediata de 

sociedades –latinoamericanas, africanas y asiáticas– que orbitaban 

en torno a las necesidades de los centros de poder. En rigor histórico, 

el tono desafiante de la guerra fría cultural desde mediados de 1960, 

incitaba mayores invectivas entre intelectuales de una orilla y de 

otra. Las revistas culturales dieron pruebas plenas de estas tensiones 

en el campo cultural regional. 

Víctor Raúl Haya de la Torre22, figura representativa del 

nacionalismo continental y revolucionario latinoamericano, fue 

asiduo colaborador de la revista Cuadernos. En 1965 escribía “La 

unidad latinoamericana, garantía de antiimperialismo y democracia”, 

cuya tesis es que solo el APRA había planteado una “solución 

decisoria de libertad, seguridad, antiimperialismo y democracia 

social para nuestros pueblos: la UNIFICACIÓN ECONÓMICA Y 

POLÍTICA” (Cuadernos, 1965, 93, p. 12. Mayúsculas en el original). Así 

enfrentaba a los reductos liberales y conservadores, y a los 

nacionalistas revolucionarios “que son los secuaces ultramarinos de 

la consigna staliniana de socialismo en un solo país, los cuales no 

vienen a ser sino nacionalsocialistas a la criolla, vale decir nazis a 

contrapelo” (Cuadernos, 1965, 93, p. 12). El texto inspirador fue 

 

país en diciembre de 1965. La repercusión del evento llegó a las páginas de las publicaciones 

emparentadas con el Congreso por la Libertad de La Cultura, entre ellas Cuadernos. 

22 Nació en 1895 y murió en 1979. Fue abogado, filósofo y político, fundador de la Alianza 

Popular Revolucionaria Americana (APRA) y líder del Partido Aprista Peruano, el más longevo y 

el de mayor consistencia orgánica de la política peruana. Enrolado en las filas del socialismo 

latinoamericano, tuvo acuerdos y desacuerdos con José C. Mariátegui, de quien terminó 

distanciándose. Su propuesta semántica “Indoamérica” resonó entre los intelectuales, no así 

en la arena política nacional y continental. Autor de numerosos libros y activo promotor del 

editorialismo político-ideológico latinoamericano. 



PRÁCTICAS HISTORIOGRÁFICAS EN REVISTAS CULTURALES LATINOAMERICANAS DEL SIGLO XX 

148          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

“Conciencismo: filosofía e ideología para la de-colonización”, 

publicado ese año por Kwame Nkhrumah, presidente de Ghana, 

quien había definido como “conciencismo o conciencialismo”  

[…] al despertar de la conciencia unionista, antiimperialista y 

socialista africana. […] [es decir] […] encontrar las armas del 

conocimiento e interpretación de la vida en el ambiente y las 

condiciones de vida del pueblo africano […] [el cual] […] dispondrá 

las fuerzas que capacitarán a la sociedad africana para asimilar los 

elementos occidentales, islámicos y eurocristianos en África y 

desarrollarlos en tal forma que ellos se ajusten a la personalidad 

africana (Cuadernos, 1965, 93, p. 12). 

En efecto, nuestro presente histórico, nuestro pasado 

práctico latinoamericano debía estudiarse a través del método 

relativista, cuya definición disruptiva de tiempo-espacio histórico 

expresaría que “la historia de los pueblos no europeos aparezca 

inteligible” (Cuadernos, 1965, 93, p. 13). La búsqueda del camino 

propio requería explicitar, según Haya de la Torre, un binomio 

semántico de fuerte carga ideológica: “[…] cuando leemos u oímos la 

demagógica sentencia de que la unidad latinoamericana tendrá que 

realizarse fuera del imperialismo, vienen muchas ganas de responder 

que el imperialismo sólo será puesto fuera de nuestra órbita 

mediante la unidad latinoamericana” (Cuadernos, 1965, 93, p. 13). A 

continuación describía las condiciones materiales de Perú y América 

Latina, donde pudieran surtir efecto transformador las 

interpelaciones cruzadas entre Moscú y Washington. Estaba 

convencido de que la publicitada coexistencia pacífica solo era la 

decisión soviética de convivir con un mundo social al que se 

pretendió abatir. Este nuevo capitalismo de Estado llevaría  

[…] implícito el renunciamiento a la lucha de clases, a la revolución 

y a la guerra; porque los avances inesperados de la otra revolución, 

la de la ciencia y de la técnica, vienen a recusar el lema marxista de 



MARÍA MARCELA ARANDA 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                149 

que la violencia es la partera de la historia (Cuadernos, 1965, 93, p. 

15). 

A diferencia de otros escritores analizados en este trabajo, 

Haya ejerció una vocación política de militancia activa, dentro de un 

partido político, y priorizando la noción de  

[…] nuestra interdependencia creciente, demostrada en el hecho 

de que no hay posibilidad de parcelar nacional o localmente el gran 

problema social latinoamericano, porque es […] continental […] [De 

ese modo arribó] al enunciado aprista de postular el principio de 

nuestra unidad –federal o anfictiónica– latinoamericana […] que los 

grandes males nos unen, y por tanto deben unirnos los grandes 

remedios (Cuadernos, 1965, 93, p. 15). 

Estamos frente a una historia global, no solo por la agenda de 

temas y problemas para resolver en nuestra América (conectividad 

física, salud, educación, vivienda, alimentación, aprovechamiento de 

ríos, etc.) propuesta por Haya de la Torre, sino que también hay una 

dimensión de historia cultural, cuyo concepto fundante es que:  

Las soluciones de tipo nacional o local para todos aquellos 

problemas fundamentales tienen la limitación de las fronteras 

políticas sobre las cuales ellos rebasan. Porque ésta es regla 

histórica para América Latina: todo lo que en ella ha sido 

frustración se ha detenido o estancado en sus linderos nacionales 

(Cuadernos, 1965, 93, p. 16). 

En tal sentido, la principal revolución continental fue la 

independentista en el siglo XIX, que no pudo evitar –en lo sucesivo– 

que los distintos pleitos derivados de asuntos fronterizos evitaran la 

desintegración de aquel propósito unionista. No obstante, Haya de la 

Torre confiaba en dos factores capaces de consolidar nuestra 

tradición democrática. Por un lado, el mestizaje, proceso con su 



PRÁCTICAS HISTORIOGRÁFICAS EN REVISTAS CULTURALES LATINOAMERICANAS DEL SIGLO XX 

150          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

propia dimensión y devenir. Parafraseando a José Vasconcelos, 

afirmaba: “Esa surgente raza cósmica […] que lleva implícita la 

negación de los prejuicios racistas, es la garantía normativa de una 

democracia auténtica; porque es la no discriminación racial un 

fundamento y condición de igualdad, acaso el más estable” 

(Cuadernos, 1965, 93, p. 16). Y, por otro lado, la vocación de libertad, 

protagonista de una tradición de luchas obstinadas  

[…] de masas y pueblos contra dictadores, caudillos y tiranos […] sin 

renunciar a la libertad de credo, de opinión y de elección […] sin 

caer bajo la dictadura que […] ya ha sido conocida y sufrida y es […] 

execrada por nuestros pueblos (Cuadernos, 1965, 93, p. 16). 

4. Palabras finales 

Este trabajo ha indagado en las tramas americanistas de 

autores y temas seleccionados que, en diferentes épocas de 

publicación de Cuadernos, contribuyeron a definir la personalidad 

continental de los ‘50 y ’60. Durante los años de publicación de la 

revista sucedieron distintas experiencias históricas que, siguiendo la 

historia global, nos acercan a los intercambios conceptuales 

plasmados en sus páginas. Estos colaboradores (G. Arciniegas, J. 

Maurín, A. Orrego, J. Mañach, F. Diez de Medina, E. Oribe, L. 

Monguió, M. Picón-Salas, L. Sédar Senghor y V. R. Haya de la Torre) 

han sido incluidos dentro de lo que François Hartog (2007) denomina 

régimen de historicidad. Ellos articularon en sus propuestas, el 

pasado, el presente y el futuro de América Latina a través de nociones 

históricas claves y, en tanto actores sociales, fueron espejo, lente o 

sonda para explorar diversas temáticas. Pero también fueron nuestro 

objeto de análisis por su capacidad para interpretar y aprovechar su 

–relativa– libertad frente a la fuerza estructural de instituciones, 

normas y tradiciones. 



MARÍA MARCELA ARANDA 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                151 

Desde lo individual hacia lo global, sus experiencias 

discursivas configuran historias conectadas por los cruces 

programáticos significativos propuestos intencionalmente en 

Cuadernos. Los registros americanos analizados como práctica 

historiográfica y definición identitaria, adscriben a la noción de 

pasado práctico porque adoptaron una estrategia de resistencia 

intelectual cultivada desde el siglo XIX, que fue brújula para enfrentar 

el dilema político-ideológico de la época. Igual que Martí se movió 

entre dos ríos seculares (el XIX y el XX), América Latina saldría de esa 

contradicción con una afirmación (libertad) y una negación 

(autoritarismo). Además, la obsesión por la definición semántica 

precisa frente al mundo recupera el presente histórico, y esta ha sido 

una tarea permanente al interior de nuestras tradiciones 

intelectuales y culturas políticas. El boliviano Fernando Diez de 

Medina prefería “América Bolivariana” porque nuestros nombres 

eran provisorios, insuficientes e irreales y no respondían a la 

complejidad continental.  

En efecto, hemos identificado el engranaje de varios 

conceptos: independencia, emancipación; libertad; mestizaje; 

ontología del ser americano; adaptación y creación; unidad o 

unificación; tierra o energía telúrica; desintegración cultural; 

conciliación cultural; fraternidad americana; fusión de latinidad, 

africanidad-negritud e indianismo; humanismo americano; 

revolución (agraria-indigenista, proletaria; antiimperialista); 

nacionalismo regional; protesta social; nacionalismo americano; 

americanismo continental; espacio-tiempo histórico; desarrollo y 

subdesarrollo. Todos han sido resignificados en el contexto de su 

vinculación socio-histórica. Sus miradas provinieron de diferentes 

ángulos: historia, literatura, arte, política, antropología, sociología, 

filosofía. Los autores convocados habían desarrollado una experticia 

reflexiva en sus países de origen, coherente con la responsabilidad 

asumida al ser convocados para escribir en Cuadernos. Por sus 

afinidades político-ideológicas y su adscripción a determinados 



PRÁCTICAS HISTORIOGRÁFICAS EN REVISTAS CULTURALES LATINOAMERICANAS DEL SIGLO XX 

152          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

campos culturales, su tradición intelectual ancló en el liberalismo y 

fue favorable al comunismo no estalinista. Pero el dolor epocal por 

América Latina se transmutó en historias conectadas que surgieron 

en esta ofensiva ideológica sobre un teatro geopolítico que 

desplegaban las diplomacias culturales estadounidense y soviética. 

Parafraseando a Antenor Orrego, la pertenencia a la tierra americana 

(montañosa, de llanura, de meseta, de desierto o insular) les daba 

estatura ética suficiente para alzar sus voces críticas, no 

necesariamente destructivas ni radicalizadas en la defensa de sus 

convicciones.  

Este recorrido conceptual es en parte lineal, en parte 

discontinuo, y se aferra a los procesos históricos que nos han 

conformado como región, con profusa referencia a autores y obras 

decisivos. Por ejemplo: la trayectoria civilizadora de las comunidades 

indígenas; las hazañas militares de los libertadores; la configuración 

inversa de nuestra América que fue desde la imposición de los 

principios hacia la inclusión de sus materialidades y espiritualidades; 

la insatisfacción de Manuel Ugarte, Rufino Blanco Fombona o Rubén 

Darío respecto de la vecindad conceptual con Europa y la cercanía 

geográfica y económica no deseable con Estados Unidos; José Martí 

y su grito inspirador de libertad y justicia; el proyecto educativo de 

Andrés Bello y José Joaquín de Mora; la tragedia humana de 

poblaciones indígenas y negras oprimidas y sin derecho a la 

ciudadanía real y efectiva del siglo XX; Francisco Bilbao y su 

proyectada raza latinoamericana, cuya favorable posición como 

bloque regional en el concierto mundial del siglo XX podía afincar en 

la tradición de ‘la unidad en la diversidad’. 

La lista es infinita, considerando que Cuadernos alcanzó 100 

ejemplares en poco más de una década; y donde fue significativo el 

papel de Julián Gorkin y Germán Arciniegas para construir una 

historia transcontinental de la cultura americana, que no renegaba 

de su origen europeo-occidental pero que deseaba hacer pivote en 

nuestro continente. Convocaron a la reflexión introspectiva, al 



MARÍA MARCELA ARANDA 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                153 

diálogo con otras culturas y a la emergencia programática de un 

destino optimista a pesar de las dificultades. Allí estaba la historia 

para recordar lo transitado sin olvidar lo alcanzado y para seguir 

enhebrando una trama en torno a lo que Diez de Medina había 

llamado “atlanticidad cultural”; es decir un espacio que se 

identificaba como Nuevo Mundo para diferenciarse del Viejo 

(Mundo), y donde lo indígena y lo ibérico arraigaban en tensión de 

universalidad, pero integrando un élan vital de unidad histórica.  

La tesis de Leopold Sédar Senghor remataba, con acierto, el 

significado de la integración de los “valores complementarios” en la 

mixtura sociológica de la realidad americana. En efecto, latinidad, 

africanidad e indianidad se habían conjugado en el espíritu humano 

universal; y la negritud aportaba los valores civilizatorios de los 

negros y de los negros-africanos. La simbiosis de la razón discursiva y 

la razón intuitiva lograron que el mestizaje fuese integración 

conciliadora en América Latina. El diálogo de autores africanos, 

asiáticos y latinoamericanos en Cuadernos también ha permitido 

observar que la teoría de Antenor Orrego acerca de los gérmenes 

históricos o culturales desanda, en perspectiva global, la disyuntiva 

epocal: el humanismo americano es, entonces, una categoría 

universal integrada por derecho propio al registro occidental.  

Pues de lo que se trata, señala Víctor Raúl Haya de la Torre, 

es de fortalecer la comprensión global de los problemas a través de 

la teoría del espacio-tiempo histórico, o sea superar los límites 

nacionales para interpretar las modulaciones conectadas en nuestro 

presente histórico. Es decir, hallar herramientas para el conocimiento 

y la interpretación en el ambiente y las condiciones de vida del pueblo 

americano –y por extensión africano, asiático– que permitan asimilar 

otros gérmenes culturales que, aunque estuvieran inmersos en el 

inconsciente, emergerían a la superficie cuando fuese la oportunidad 

histórica creadora. 



PRÁCTICAS HISTORIOGRÁFICAS EN REVISTAS CULTURALES LATINOAMERICANAS DEL SIGLO XX 

154          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

Referencias bibliográficas 

Agamben, Giorgio (2011). ¿Qué es un dispositivo? Sociológica, (73), 249-264. 

Agulhon, Maurice (2009). El círculo burgués. La sociabilidad en Francia, 1810-1848. Buenos 
Aires: Siglo Veintiuno. 

Albuquerque F., Germán (2011). La trinchera letrada y los intelectuales latinoamericanos. 
Santiago: Ariadna Ediciones. 

AA.VV. (1953). Cuadernos del Congreso por la Libertad de la Cultura, (1), 4. 

Arciniegas, Germán (1953). José Martí, símbolo de América. Cuadernos del Congreso por la 
Libertad de la Cultura, (2), 3-5.  

Arciniegas, Germán (1963). Un saludo cordial. Cuadernos del Congreso por la Libertad de la 
Cultura, (70), 2. 

Aróstegui, Julio (2001). La investigación histórica: teoría y método. Barcelona: Crítica. 

Chartier, Roger (1992). El mundo como representación. Estudios sobre historia cultural. 
Barcelona: Gedisa. 

Conrad, Sebastian (2017). Historia Global. Una nueva visión para el Mundo actual. Barcelona: 
Crítica. 

Deleuze, Gilles (1990). ¿Qué es un dispositivo? En G. Deleuze, B. Gots, H. L. Dreyfus, M. Frank, 
A. Glücksmann y E. Balibar (comps.), Michel Foucault, filósofo (pp. 155-163). Barcelona: Gedisa. 

Diez de Medina, Fernando (1961). De América, la nuestra, y su destino. Cuadernos del Congreso 
por la Libertad de la Cultura, (47), 9-20. 

Dosse, François. (2002). De la historia de las ideas a la historia intelectual. Historia y grafía, 19, 
171-192. 

Fazio Vengoa, Hugo y Fazio Vargas, Luciana (2018). La historia global y la globalidad histórica 
contemporánea. Historia Crítica, (69), 3-20. https://doi.org/10.7440/histcrit69.2018.01 

Ferreira Funes, Florencia y Llano, María del Carmen (Coords.) (2014). Introducción. En 
Corrientes políticas y sociales en América Latina (pp. 15-69). Buenos Aires: Dunken. 

Gadamer, Hans-George (2017). Verdad y método. Fundamentos de una hermenéutica filosófica. 
(17° reimpresión). Salamanca: Sígueme. 

García Fanlo, Luis (2011). ¿Qué es un dispositivo?: Foucault, Deleuze, Agamben. A Parte Rei, 
(74), 1-8. 

Gilman, Claudia (2012). Entre la pluma y el fusil. Debates y dilemas del escritor revolucionario 
en América Latina. Buenos Aires: Siglo Veintiuno. 

Glondys, Olga (2007). Reivindicación de la Independencia Intelectual en la primera época de 
Cuadernos del Congreso por la Libertad de la Cultura: I (marzo-mayo de 1953)-XXVII 
(noviembre-diciembre de 1957). Barcelona: Universidad Autónoma de Barcelona. 

https://doi.org/10.7440/histcrit69.2018.01


MARÍA MARCELA ARANDA 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                155 

Hartog, François (2007). Regímenes de historicidad. Presentismo y experiencias del tiempo. 
México: Universidad Iberoamericana. 

Hausberger, Bernd y Vázquez Valenzuela, David A. (2023). Presentación al Dossier Vidas 
globales. Enfoque biográfico e historia global. Revista Mexicana, 73(1), 289, 167-204. 

Haya de la Torre, Víctor Raúl (1965). La unidad latinoamericana, garantía de antiimperialismo y 
democracia. Cuadernos del Congreso por la Libertad de la Cultura, (93), 12-16. 

Hölscher, Lucien (1996). Los fundamentos teóricos de la historia de los conceptos. En: I. Olábarri 
y F. J. Caspistegui (Dirs.), La nueva historia cultural: la influencia del postestructuralismo y el 
auge de la interdisciplinariedad. (pp. 69-82). Madrid: Complutense. 

Jannello, Karina (2021). La Guerra Fría cultural en sus revistas. Universum, 36(1), 131-151 

Koselleck, Reinhardt (1993). Futuro pasado. Para una semántica de los tiempos históricos. 
Barcelona: Paidós Ibérica. 

Louis, Annick (2014). Las revistas literarias como objeto de estudio. En H. Ehrlicher y N. Ripler-
Pipka, Almacenes de un tiempo en fuga. Revistas culturales en la modernidad hispánica. Berlín: 
Shaker Verlag. Recuperado de: https://www.revistas-culturales.de/es/buchseite/annick-louis-
las-revistas-literarias-como-objeto-de-estudio 

Lowÿ, Michael (1997). Redención y Utopía. El judaísmo libertario en Europa Central. Un estudio 
de afinidad electiva. Buenos Aires: El Cielo por Asalto. 

Mañach, Jorge (1958). El drama de Cuba. Cuadernos del Congreso por la Libertad de la Cultura, 
(30), 63-76. 

Maurín, Joaquín (1953). Arciniegas o la conciencia de América Latina. Cuadernos del Congreso 
por la Libertad de la Cultura, (2), 101-104. 

Monguió, Luis (1962). Nacionalismo y protesta social en la literatura hispanoamericana. 
Cuadernos del Congreso por la Libertad de la Cultura, (58), 41-48. 

Oribe, Emilio (1961). Unidad de nuestra América en la historia y el pensamiento. Cuadernos del 
Congreso por la Libertad de la Cultura, (49), 3-8. 

Orrego, Antenor (1955). ¿Arte mestizo o arte iberoamericano? Cuadernos del Congreso por la 
Libertad de la Cultura, (11), 77-80. 

Orrego, Antenor (1960). Clave del proceso cultural americano. Cuadernos del Congreso por la 
Libertad de la Cultura, (44), 51-56. 

Picón-Salas, Mariano (1962). América Latina: Vecindad y frontera (Mitos y formas del 
subdesarrollo). Cuadernos del Congreso por la Libertad de la Cultura, (62), 45-52. 

Pita González, Alexandra (2014). Las revistas culturales como soportes materiales, prácticas 
sociales y espacios de sociabilidad. En: H. Ehrlicher y N. Ripler-Pipka (eds.). Almacenes de un 
tiempo en fuga. Revistas culturales en la modernidad hispánica. Op. Cit. Recuperado de 
https://www.revistas-culturales.de/es/buchseite/alexandra-pita-gonz%C3%A1lez-las-revistas-
culturales-como-soportes-materiales-pr%C3%A1cticas 

Pocock, John G. A. (2012). Pensamiento político e historia. Ensayo sobre la teoría y el método. 
Madrid: Akal. 

https://www.revistas-culturales.de/es/buchseite/annick-louis-las-revistas-literarias-como-objeto-de-estudio
https://www.revistas-culturales.de/es/buchseite/annick-louis-las-revistas-literarias-como-objeto-de-estudio
https://www.revistas-culturales.de/es/buchseite/alexandra-pita-gonz%C3%A1lez-las-revistas-culturales-como-soportes-materiales-pr%C3%A1cticas
https://www.revistas-culturales.de/es/buchseite/alexandra-pita-gonz%C3%A1lez-las-revistas-culturales-como-soportes-materiales-pr%C3%A1cticas


PRÁCTICAS HISTORIOGRÁFICAS EN REVISTAS CULTURALES LATINOAMERICANAS DEL SIGLO XX 

156          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

Pries, Ludger (1996). ¿Institucionalización o desinstitucionalización del curso de vida? Biografía 
y sociedad como un enfoque integrativo e interdisciplinario. Estudios Demográficos y Urbanos, 
11(2), 395–417. https://doi.org/10.24201/edu.v11i2.975 

Quijada Mauriño, Mónica y Bustamante García, Jesús (eds.) (2002). Introducción. En Élites 
intelectuales y modelos colectivos. Mundo ibérico (siglos XVI-XIX) (pp. 29-32). Madrid: CSIC / 
Instituto de Historia / Departamento de Historia de América. 

Ruiz Durán, Francisco J. (2014). El Congreso por la Libertad Cultural, visto desde las dinámicas 
de la Guerra Fría. Memoria y sociedad, 18(36), 134-148. 
http://dx.doi.org/10.11144/Javeriana.MYS18-36.cplc 

Ruiz Galbete, Marta (2006). Los Cuadernos del Congreso por la Libertad de la Cultura: 
anticomunismo y guerra fría en América Latina. El Argonauta Español [En línea]. 
https://doi.org/10.4000/argonauta.1095 

Ruiz Galbete, Marta (2013). Los trabajos intelectuales del anticomunismo: el congreso por la 
libertad de la cultura en América latina. Nuevo Mundo, Mundos Nuevos [En línea]. 
https://doi.org/10.4000/nuevomundo.66101 

Sánchez-Prieto, Juan María (2009a). Más allá del giro lingüístico: Koselleck y los nuevos 
horizontes de la historia intelectual. Anthropos. Huellas del conocimiento. (Dossier: Reinhart 
Koselleck. La investigación de una historia conceptual y su sentido socio-político), (223), 20-54. 

Sánchez-Prieto, Juan María (2009b). De los conceptos a las culturas políticas. Perspectivas, 
problemas y métodos. Anthropos. Huellas del conocimiento. (Dossier: Reinhart Koselleck. La 
investigación de una historia conceptual y su sentido socio-político), (223), 106-118. 

Sédar Senghor, Leopold (1965). Latinidad y negritud. Cuadernos del Congreso por la Libertad de 
la Cultura, (92), 7-11. 

Skinner, Quentin (2007). Lenguaje, política e historia. Bernal: Universidad Nacional de Quilmes. 

Stonor Saunders, Frances (2013). La CIA y la guerra fría cultural. Barcelona: Debate. 

Tamm, Marey y Burke, Peter (2019). Debating new approaches to History. London: Bloomsbury 
Academic 

White, Hayden (1992). Metahistoria. La imaginación histórica en la Europa del siglo XIX. México: 
Fondo de Cultura Económica.  

White, Hayden (2012). El pasado práctico. En V. Tozzi y N. Lavagnino (Comps.), Hayden White, 
la escritura del pasado y la historiografía (pp. 19-39). Sáenz Peña: Editorial de la Universidad 
Nacional de Tres de Febrero. 

Williams, Raymond (1994). Sociología de la cultura. Barcelona: Paidós Ibérica. 

María Marcela Aranda 

Doctora en Historia (Universidad Nacional de Cuyo, 2008), Especialista en Docencia 
Universitaria (Universidad Nacional de Cuyo, 2014). Profesora y Licenciada en 
Historia (Facultad de Filosofía y Letras, Universidad Nacional de Cuyo, 1991 y 1994). 
Ha realizado estancias postdoctorales en el Instituto de Estudios Avanzados (IDEA), 

https://doi.org/10.24201/edu.v11i2.975
http://dx.doi.org/10.11144/Javeriana.MYS18-36.cplc
https://doi.org/10.4000/argonauta.1095
https://doi.org/10.4000/nuevomundo.66101


MARÍA MARCELA ARANDA 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                157 

Universidad de Santiago de Chile (2009-2010). Es Profesora de Grado (Titular Efectiva 
en Historia de las Ideas Políticas y Sociales Americanas y Argentinas, Historia 
Americana Contemporánea y Diseño del Proyecto de Tesis de Licenciatura, en la 
Facultad de Filosofía y Letras, Universidad Nacional de Cuyo); y de Posgrado en la 
Universidad Nacional de Cuyo (Maestría en Estudios Latinoamericanos, Facultad de 
Ciencias Políticas y Sociales) y en la Universidad Nacional de San Juan (Maestría en 
Historia, Facultad de Filosofía Humanidades y Artes). Es Categoría II (Programa de 
Incentivos, Ministerio de Educación y Deportes).  

Sus líneas de investigación se orientan a la historia de las ideas políticas y sociales de 
América desde el siglo XIX hasta la actualidad, contextualizadas en su entramado 
político-institucional, social, económico y cultural; y atendiendo la producción 
historiográfica manifestada en diferentes soportes culturales. En esa complejidad 
epistemológica y metodológica se verifican: circuitos de producción y recepción, 
condiciones y lugares de enunciación, autorreferencialidad y mediaciones del 
lenguaje como actitud crítica que señala posibilidades, insuficiencias e 
inconsistencias de la vida histórica.  

Actualmente dirige el Proyecto: “América Latina: representaciones, prácticas, 
espacios. Debates historiográficos y disputas por los sentidos y las significaciones” 
(SIIP, UNCuyo, 06/G059-T1.) y co-dirige “Culturas letradas: publicaciones periódicas, 
revistas culturales y literatura memorialista en el siglo XX. De las redes intelectuales 
y políticas al libro y la edición” (SGCyT, UNS, 24/1275) y “Debates historiográficos e 
historia presente en América Latina. Disputas por los sentidos y las representaciones” 
(Equipos en formación, FFyL, UNCuyo. 574/2022-CD.). Es autora de artículos de 
revistas científicas y capítulos de libros relacionados con sus líneas de investigación.


