ISSN 1514-9935 | E-ISSN 1853-3175 | CC BY-NC-SA 4.0
https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/anuariocuyo
RECIBIDO 28/06/2025 | ACEPTADO 20/08/2025 | PP. 221-256

Interdiscursividad maquiavélica:
mas alld del genio y del Astrélogo?

Machiavellian Interdiscursivity: Beyond the Genius
and the Astrologer

Milena Zanelli?
https://orcid.org/0000-0003-0067-7452

Resumen:

Este articulo analiza el sentido de “lo maquiavélico” durante la década de 1920 en la
ciudad de Buenos Aires. En particular, a partir del marco tedrico desarrollado en la
teoria semidtica de Eliseo Verdn, se investigan los discursos de Leopoldo Lugones en
“Elogio a Maquiavelo” y de Roberto Arlt en Los lanzallamas. Se analizan las
condiciones de produccion y se rastrean distintos didlogos interdiscursivos. Se
propone pensar el personaje del Astrélogo de la novela de Arlt como réplica a la
figura del genio del texto de Lugones. Luego se incorporan algunas nociones
metafisicas de la teoria pansemidtica de Charles Sanders Peirce. Esta teoria resulta
util para pensar otro acercamiento posible a la pregunta por el sentido de “lo
maquiavélico”. El objetivo del recorrido propuesto es recuperar el caracter situado y
conflictivo de los materiales analizados.

Palabras clave: semidtica, Lugones, Arlt, maquiavélico; Buenos Aires.
Abstract:

This article analyzes the meaning of “the machiavellian” during the 1920s in the city
of Buenos Aires. In particular, drawing on the theoretical framework developed in

1 Agradezco este articulo a Julian Pigna, por la vida entre las salas de la calle Corrientes, Diagonal
Norte y Plaza Houssay.

2 Consejo Nacional de Investigaciones Cientificas y Técnicas (CONICET) / Instituto de
Investigaciones Gino Germani / Universidad de Buenos Aires, Argentina. Contacto:
zanellimilena@gmail.com

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFIA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, ANO 2025 221


https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/anuariocuyo
https://orcid.org/0000-0003-0067-7452
mailto:zanellimilena@gmail.com
mailto:zanellimilena@gmail.com

INTERDISCURSIVIDAD MAQUIAVELICA: MAS ALLA DEL GENIO Y DEL ASTROLOGO

Eliseo Verdn's semiotic theory, it examines Leopoldo Lugones’s discourse in “Elogio a
Maquiavelo” and Roberto Arlt’s Los lanzallamas. The study focuses on the conditions
of production and traces different interdiscursive dialogues. It suggests interpreting
Arlt’s character of the Astrologer as a reply to Lugones’s figure of the genius.
Subsequently, certain metaphysical notions from Charles Sanders Peirce’s
pansemiotic theory are incorporated. This theoretical approach proves useful in
considering another possible way of addressing the question of the meaning of “the
machiavellian”, The aim of this analysis is to recover the situated and conflictive
nature of the materials examined.

Keywords: semiotics, Lugones, Arlt, Machiavellian, Buenos Aires.

Caida entre los grandes edificios cubicos, con panoramas de pollos

a “lo spiedo” y salas doradas, y puestos de cocaina, y vestibulos de teatros
iQué maravillosamente atorranta es por la noche la calle Corrientes! jQué
linda y qué vaga! Mds que calle parece una cosa viva, una creacion que
rezuma cordialidad por todos sus poros.

Roberto Arlt (1981, p. 147)

Que siempre ha habido chorros

Maquiavelos y estafaos

Contentos y amargaos, valores y dublé

Pero que el siglo veinte es un despliegue

De maldd' insolente ya no hay quien lo niegue
Vivimos revolcaos en un merengue

Y en el mismo lodo todos manoseaos.

Enrique Santos Discépolo (1934)

1. Introduccidn

En este trabajo propongo un andlisis semidtico sobre “lo
magquiavélico” en el contexto de final de la década de 1920 en la
ciudad de Buenos Aires. Rastreo el significante “maquiavélico” en el
articulo periodistico “Elogio a Maquiavelo” (1927) de Leopoldo
Lugones y en la novela Los lanzallamas (1972) de Roberto Arlt. En el
primero, la “politica maquiavélica” es explicada en relacién a la figura

222 CUYO. ANUARIO DE FILOSOFIA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, ANO 2025



MILENA ZANELLI

del genio. En el segundo, lo “maquiavélico” caracteriza el plan del
personaje ficticio del Astrélogo. La pregunta que motiva esta
investigacion es cémo analizar el sentido de “lo maquiavélico” en
ambos discursos. La hipdtesis que deseo defender es que, a partir de
un marco tedrico semiético, lo maquiavélico expresado en el plan del
personaje del Astrélogo en Los lanzallamas puede interpretarse
como una réplica al genio maquiavélico presente en “Elogio a
Maquiavelo”. Luego, desde una lectura metafisica de la teoria
semidtica, me interesa plantear la posibilidad de extender el analisis
sobre el sentido de lo maquiavélico mas alla de los discursos sociales
hacia otro modo de ser u ontologia. Especificamente, intento
bosquejar la conformacién de un espacio maquiavélico como una
deriva tedrica posible para pensar el problema presentado.

Entonces el objetivo de este trabajo es realizar una
investigacion sobre “lo maquiavélico” que atienda a la particularidad
del espacio local. No pretendo realizar una reconstruccién
totalizante, sino componer una narracién a partir de distintos
fragmentos. Por este motivo, el marco tedrico elegido para realizar
este recorrido parte de la teoria de la semiosis social de Eliseo Verdn
(1987; 1993; 2004). Su trabajo es relevante porque realiza un analisis
del discurso que recupera la materialidad del sentido y la
construccion de lo real en la red de la semiosis. De esta manera,
posibilita desarrollar un analisis de los discursos de Lugones y Arlt
dando cuenta de la singularidad de las condiciones de produccién y
de sus efectos a partir de los distintos didlogos interdiscursivos. El
sentido de “lo maquiavélico” como materia significante aparece
entonces en el trabajo sobre las huellas encontradas en este analisis.

En la fundamentaciéon de su propuesta, Verdon destaca su
lectura de la teoria semidtica de Charles Sanders Peirce. Sin embargo,
todo trabajo de recepcién supone un ejercicio de rastrillaje donde
siempre hay pérdidas. El proceso semidtico, como azada que surca el
material textual, compone descomponiendo. En el caso de la lectura
que realiza Verdn, la metafisica de Peirce se presenta como superficie

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFIA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, ANO 2025 223



INTERDISCURSIVIDAD MAQUIAVELICA: MAS ALLA DEL GENIO Y DEL ASTROLOGO

pedregosa o excedente. En el trabajo de investigacion aqui
propuesto, me interesa recuperar algunos de estos restos para
pensar su productividad. Por lo tanto, el marco tedrico elegido
supone trabajar principalmente desde la teoria de la semiosis social
de Verdn; pero también dar cuenta de sus bordes o durezas, es decir,
de aquella capa metafisica, que fue relegada a la zona mds abisal.

2. Hacia un estado de la cuestién: lo maquiavélico como cosa

Con el objetivo de indagar sobre el sentido de “lo
magquiavélico” en los discursos de Arlt y Lugones resulta pertinente
revisar los antecedentes tedricos. Existen investigaciones relevantes
sobre las novelas de Arlt provenientes del campo del analisis literario.
En particular, resultan de especial interés aquellas investigaciones
gue indagaron en las condiciones materiales y las ideoldgicas de su
discurso (Piglia, 1986; Sarlo, 2003; Gonzélez, 2008; Saitta, 2018).
Estos trabajos, si bien son un insumo fundamental, no desarrollan la
pregunta por “lo maquiavélico”3.

En el caso de los discursos politicos de Lugones, sus
intervenciones mas estudiadas fueron sus conferencias, entre las que
se destacan El payador (1916) y La hora de la espada (1925). En
general, los analisis se focalizan en la figura del gaucho como mito
fundador de la literatura nacional y del ser argentino (Svampa, 1994;
Altamirano y Sarlo, 1997; Teran, 2009). Los escasos estudios que
citan el “Elogio a Maquiavelo” realizan una mencién breve en funcion
de enfatizar la descripcién del perfil autoritario del autor (Lopez,
2004; Roger, 2004).

3 Horacio Gonzalez realiz6 varias investigaciones sobre la filosofia de Maquiavelo, entre las que
se destaca “Maquiavelo y el problema de la lectura” (2019), pero no vincula estas
investigaciones con sus analisis literarios sobre Lugones.

224 CUYO. ANUARIO DE FILOSOFIA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, ANO 2025



MILENA ZANELLI

En el campo de los estudios maquiavelianos, el trabajo de
Leandro Losada (2019) ha reorientado recientemente la atencion
hacia las formas en que Maquiavelo fue leido en Argentina por
algunos de los principales representantes de la teoria politica. Este
importante trabajo historico de recuperacién analiza el articulo de
Lugones, pero se focaliza en el debate politico entre liberales y
antiliberales. De este modo, si bien sefiala que en el siglo XX el
“maquiavelismo? se mantuvo como tépico prevaleciente” (p. 66) para
designar despectivamente a los hombres de poder, continda la
tendencia de interpretar a Maquiavelo como pensador politico.
Como explica Sandro Landi (2022), esta lectura dominante,
motorizada por “alguno de los grandes fildsofos del siglo XX —
Benedetto Croce, Leo Strauss, Isaiah Berlin— contribuyé de manera
decisiva a estructurar el campo de estudio en torno a las nociones de
moralidad y libertad” (p. 19).

Se puede advertir entonces que existe un dispositivo de
regulacién del discurso sobre Maquiavelo, donde la pregunta por el
magquiavelismo o “lo maquiavélico” suele ser desestimada por los
estudios académicos. Sin embargo, forma parte de un imaginario
colectivo extensamente presente en el pensamiento y el sentido
comun occidental. Durante mas de cuatro siglos “lo maquiavélico”
hizo referencia a una “imago popular” (Lefort, 2010, p. 13), que
condensa ciertas creencias de una comunidad sobre la perversidad
del poder y de los hombres. Se trata entonces de representaciones
que dan cuenta de una tension en “el principio de ordenacidn de la
vida comunitaria en la que se diseminan” (Barros, 2024, p. 255).

“Marcelo Barbuto (2014) explica que el maquiavelismo se relaciona, en primer lugar, con una
interpretacion de la obra de Magquiavelo que enfatiza la amoralidad de la politica y la
preeminencia de la razon de Estado. En segundo lugar, es un adjetivo que connota un modo de
proceder con astucia o doblez. Esta segunda acepcion es la utilizada por Losada. “Lo
maquiavélico”, por su parte, es un sustantivo de la segunda acepcién del maquiavelismo. En
cambio, “lo maquiaveliano” refiere a “la critica especializada en el pensamiento y la obra de
Magquiavelo” (p. 24).

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFIA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, ANO 2025 225



INTERDISCURSIVIDAD MAQUIAVELICA: MAS ALLA DEL GENIO Y DEL ASTROLOGO

El rapido recorrido a través de los distintos antecedentes
tedricos sobre el tema elegido dibuja un mapa de parajes poco
transitados. Ante este panorama desafiante resulta atractiva la teoria
de la semiosis social de Verdn. En primer lugar, porque comprende al
texto como objeto concreto que se extrae de un “flujo de circulacidon
de sentido” (Verdn, 2004, p. 56) y que constituye solo un punto de
partida para producir el concepto de discurso. Los discursos sociales
son materias significantes o cosas, que atraviesan todo el sistema de
la semiosis. Por lo tanto, es una teoria que propicia la exploracién de
distintos territorios discursivos, sin excluir del andlisis ningin ambito
del sentido. El andlisis semidtico es susceptible de realizarse a partir
de practicas discursivas formales e informales, en fendmenos
explicitos e implicitos, en textos escritos, practicas orales o en
representaciones visuales. De este modo, se trata de una teoria que,
lejos de relegar el andlisis de “lo maquiavélico” en favor de conceptos
dominantes dentro del campo de la teoria politica maquiaveliana,
otorga legitimidad al problema que orienta esta investigacion.

En segundo lugar, la propuesta de Verdn es util para analizar
los discursos de Lugones y de Arlt desde una mirada que atienda a las
condiciones determinadas bajo las cuales esos discursos se crean,
circulan y reconocen. Para el semidlogo argentino no es posible
realizar un andlisis discursivo sin asumir que todo fendmeno social es
un proceso de produccién de sentido, y toda produccion de sentido
es social y, por lo tanto, histdrica. En palabras del autor, “El andlisis
de los discursos no es otra cosa que la descripcién de las huellas de
las condiciones productivas en los discursos, ya sean las de su
generacion o las que dan cuenta de sus ‘efectos’ (Verdn, 1993, p.
127). Al rastrear las huellas de las operaciones se reconstruye
fragmentariamente “pequefios pedazos del tejido de la semiosis”
(Verdn, 1993, p. 124), que son asi transformados en productos.

Por lo tanto, la teoria de la semiosis social es un insumo para
reconstruir procesos a partir del estudio de las huellas presentes en
los productos. Este aspecto del marco tedrico elegido es relevante

226 CUYO. ANUARIO DE FILOSOFIA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, ANO 2025



MILENA ZANELLI

porque enfatiza el caracter material de los discursos dentro del
entramado social y posibilita considerar “lo maquiavélico” como
cosa. En este sentido, evita interpretaciones formalistas, propias de
la historia de las ideas (Lovejoy, 1940), que tienden a reducir los
discursos a expresiones fieles o desviadas de ideas universales. En
esta clase de lecturas, existiria una idea-unidad maquiaveliana que
reaparece en distintos contextos histdricos. Pero también evita
interpretaciones que otorgan una preeminencia de la dimension
subjetiva sobre el contexto linglistico (Skinner, 2007). Segun estas
interpretaciones, los discursos sobre Maquiavelo se comprenderian
a partir de las innovaciones que produce el designio de un autor
respecto del vocabulario politico vigente.

Esta ultima estrategia, propia de algunos exponentes de la
historia intelectual desarrolladas durante el denominado giro
lingliistico®, pretende superar los problemas de abstraccién vy
reificacion, que supone la historia de las ideas cuando omite los
debates y las practicas linglisticas. No obstante, desde la perspectiva
semidtica propuesta, se trata de una estrategia que, al concentrar el
analisis en la intencionalidad de la conciencia, termina por suponer
“sujetos sin cuerpo” (Verdn, 1993, p. 99). Por lo tanto, al igual que la
historia de las ideas, son posiciones donde el signo tiene un caracter
inmaterial. Ademas, son posiciones historiograficas que, al aceptar
“ideas universales” o “vocabularios politicos vigentes”, no permiten
encontrar originalidad en los discursos latinoamericanos. Asi, sus
“hallazgos serdn siempre predecibles” (Palti, 2014, p. 9), porque
reproducen una vocacidon normativa que tiene fuertes sesgos
eurocéntricos.

En contraposicion a estos analisis, la teoria semidtica
cuestiona las condiciones de produccién y da cuenta del caracter

SRichard Rorty (1998) denomina “giro linglistico” a la revolucién filoséfica mas reciente, la cual
“tiene el punto de vista de que los problemas filoséficos pueden ser resueltos (o disueltos)
reformando el lenguaje o comprendiendo mejor el que usamos en el presente"” (p. 50).

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFIA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, ANO 2025 227



INTERDISCURSIVIDAD MAQUIAVELICA: MAS ALLA DEL GENIO Y DEL ASTROLOGO

contingente y antagdnico de los discursos en la especificidad del
territorio. El trabajo sobre productos semidticos implica abordar los
didlogos interdiscursivos, comprender “lo maquiavélico” como
respuesta a otros discursos, que tienen reconocimiento social. La
dimensidn del reconocimiento expresa las luchas de intereses locales
por la produccidn de sentido, como resultado de condiciones de
generacion especificas del momento. También la circulacién, que se
manifiesta en la diferencia entre la produccion y el reconocimiento,
obliga a valorar el entramado complejo de la conflictividad social de
forma situada.

3. Condiciones de produccion

En primer lugar, interesa pensar las condiciones de
produccién a partir de las cuales se crearon los discursos
seleccionados sobre “lo maquiavélico”. El articulo de Lugones se
publicd en 1927, mientras que la novela de Arlt en 1931, como
continuacién de la novela Los siete locos (2006), publicada en 1929.
Por lo tanto, es necesario indagar en los escenarios de produccidn
discursiva de la ciudad de Buenos Aires durante fines de la década de
1920. Para comenzar a delinear estos escenarios, cabe destacar que
1927 es un afio relevante para Ixs lectorxs de Maquiavelo. En ese
momento se cumplen cuatrocientos afios de su fallecimiento. Losada
(2019) sostiene que, si bien la efeméride suscita un interés especial,
lo cierto es que durante la década de 1920 sus ideas fueron “objeto
de una atencién sin precedentes en el pensamiento politico
argentino” (p. 63).

La recepcion de Maquiavelo en esta época puede ser
comprendida en el marco de transformaciones generales, que
incluyen la profesionalizacién del trabajo intelectual, el avance de la
industria editorial y el movimiento de reforma universitaria (Romero,
1965; Prislei, 1999). Todos estos cambios dan cuenta de un proceso

228 CUYO. ANUARIO DE FILOSOFIA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, ANO 2025



MILENA ZANELLI

de modernizacién de las grandes ciudades, que suscita un intenso
debate ideoldgico-estético en el campo intelectual y artistico (Rama,
1985; Sarlo, 2003).

La llegada masiva de migraciones internacionales y la
democratizacion de la cultura producen distintas posiciones respecto
de la lengua y la tradicién nacional. Conviven de modo conflictivo
miradas revolucionarias y posiciones nostdlgicas o conservadoras.
Entre estas uUltimas se destaca la de Scalabrini Ortiz (1931), quien
sostiene que el “Hombre de Corrientes y Esmeralda” nace de la
ciudad “acosada por runflas siempre crecientes de extranjeros” (p.
39). El portefio es el arquetipo espiritual, el hombre de las
muchedumbres, que resiste en soledad el torbellino de
transformaciones. Es importante  destacar que estas
transformaciones no solo se relacionan con las personas. En 1930, un
afio antes de la publicacidn de la novela de Scalabrini Ortiz, se lleva a
cabo en Buenos Aires la instalacién de los cables de alumbrado
eléctrico, y se firma la autorizacién del sistema de colectivos, que se
efectia en 1931. La metrépoli alarga sus dias y acelera su velocidad.

En el campo filoséfico conviven posiciones positivistas y
racionalistas surgidas en el siglo XIX junto con corrientes
espiritualistas y vitalistas, las cuales se posicionan de forma critica
respecto de la modernidad y la ciencia. En el terreno politico, se trata
de un momento histdrico caracterizado por la crisis de la democracia
representativa. La revolucidn de 1917 en Rusia, la Primera Guerra
Mundial y el ascenso del fascismo en lItalia en 1922 configuran una
etapa marcada por la violencia y el militarismo.

En el caso de Argentina, luego de la sancién de la Ley Saenz
Pefia en 1912, que establecié el voto secreto y universal masculino,
se intensifica una reaccidon conservadora y antidemocratica, que
culmina con el primer golpe de Estado en el pais en 1930 encabezado
por José Uriburu. La crisis politica desatada en la década de 1920 fue
analizada por Halperin Donghi (2013) como un “machiavellian

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFIA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, ANO 2025 229



INTERDISCURSIVIDAD MAQUIAVELICA: MAS ALLA DEL GENIO Y DEL ASTROLOGO

moment”, en tanto se trata de un momento de transicién, que solo
puede ser superado por la presencia de un principe capaz de
transmutar su virtud individual en virtud colectiva.

El concepto de “machiavellian moment” hace referencia al
libro El momento maquiavélico®. El pensamiento politico florentino y
la tradicion republicana atldntica de J. G. A. Pocock (2003). En el
célebre texto, el autor sostiene que el concepto en cuestidn designa
el momento histérico en el cual Maquiavelo escribio, pero también al
“tiempo en que la republica se enfrentaba a su propia limitacién
temporal, intentando permanecer moral y politicamente estable
frente a las embestidas de un flujo de acontecimientos irracionales”
(Pocock, 2003, p. 78). En este ultimo sentido consiste en una
herramienta que posibilita comprender un momento de contingencia
de la republica, es decir, cuando se encuentra envuelta en
contradicciones y tensiones.

Losada (2019) retoma la caracterizacién propuesta por
Halperin Donghi del contexto politico para explicar otra de las
posibles causas de la creciente presencia de estudios sobre
Maquiavelo. Frente a la inestabilidad de la democracia liberal y el
auge del totalitarismo, “Maquiavelo pudo aparecer como
responsable o inspirador de ambos fendmenos o como uno de los
autores a los que acudir para superarlos” (p. 69).

A partir de este rapido recorrido, es posible concluir que en
la década de 1920 la figura y la obra de Maquiavelo adquieren amplia
notoriedad en Argentina. Aparecen en textos de teoria politica de
modo explicito ligadas al problema tedrico del liderazgo politico en

6 Lxs comentadorxs de habla espafiola del texto de Pocock eligen en general no traducir el
concepto “machiavellian moment” o traducirlo como “momento maquiaveliano”. Se distancian
de esta forma de los traductores al espariol de la edicion de Tecnos, quienes, como reconstruye
Barbuto (2013), sostienen que “en el espafiol de Espafia es incorrecto maquiaveliano, y lo
correcto es maquiavélico” (p. 20) porque “maquiaveliano” no se encuentra aun en el
diccionario de la RAE.

230 CUYO. ANUARIO DE FILOSOFIA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, ANO 2025



MILENA ZANELLI

momentos de crisis institucional. No obstante, siguiendo la
metodologia semidtica, también resulta relevante observar la
naturaleza social de este fendmeno. Si en esta estrategia el sujeto se
“reencuentra con su mundo y su cuerpo” (Verdn, 1993, p. 100),
entonces es necesario exceder el corpus de la teoria politica y dar
cuenta de otras huellas discursivas y extradiscursivas. En este caso,
se describieron condiciones de produccion relacionadas con la
historia, los debates filoséficos y culturales y las innovaciones
tecnoldgicas. Todas estas transformaciones socavaron el escenario
de la ciudad de Buenos Aires. En lo que sigue, analizo los discursos de
Lugones y Arlt para continuar rastreando la circulacion, el
reconocimiento y las lecturas existentes en la configuraciéon de
sentidos alrededor de “lo maquiavélico”.

4. La politica maquiavélica

En Argentina en el siglo XIX y principios del XX la figura y el
pensamiento de Maquiavelo suscitaron en general desdén y rechazo.
El texto de Lugones es uno de los primeros donde su obra es
reivindicada. Por lo tanto, en el “Elogio a Maquiavelo” opera cierta
audacia discursiva desde el mismo titulo. Este gesto introduce una
confrontacién directa con el campo cultural y académico. A su vez, el
texto es una proclama en contra de la democracia liberal, el sufragio
universal, el racionalismo, el ideal de progreso y el cristianismo.
Todos estos tdpicos no constituyen una novedad en el pensamiento
del autor porque se encuentran en sus intervenciones anteriores. De
hecho, el nombre de Leopoldo Lugones permanece grabado en el
imaginario nacional como la voz que anticipa en 1924 la injerencia de
las Fuerzas Armadas en el golpe de Estado de 1930. Sin embargo, en
el “Elogio a Maquiavelo” focaliza su diatriba militarista en una figura
presentada anteriormente en el Elogio de Ameghino (1915): la del
genio. Afirma que la hora de la espada es también la hora del genio.

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFIA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, ANO 2025 231



INTERDISCURSIVIDAD MAQUIAVELICA: MAS ALLA DEL GENIO Y DEL ASTROLOGO

Y la genialidad en 1927 es comprendida a partir de la politica
magquiavélica.

Para Lugones, Maquiavelo fue el primero en erigir el
sentimiento de amor a la patria por sobre cualquier otro ideal. La
obra de Maquiavelo se desarrolla dentro del humanismo del
Renacimiento —interpretado como maxima expresion de la cultura
greco-latina, que es la cultura del pueblo—, porque en este momento
se defiende la valoracion de la vida humana por sobre toda entidad
metafisica. Los hombres, que son una especie belicosa, crean la
soberania como expresion de fuerza. La politica maquiavélica es, por
lo tanto, el “arte de dominar por medio de cualquier sistema [...]
[con] un exclusivo fin: la prosperidad y la fuerza de la nacion”
(Lugones, 1927, p. 299). Al igual que Lenin, Maquiavelo rechaza el
pacifismo a favor del deber patriético. Constituye una posicion
bioldgica y realista porque separa politica de moral. Esta separacién
expresa su genialidad respecto de las teorizaciones sobre la politica
existentes en su momento histdrico.

Sin embargo, Lugones afirma que, como todo héroe, el autor
del Principe estuvo condenado a la soledad y a la incomprensidn por
parte de su tiempo. Este aislamiento se conjura en la propia
actualidad del escritor argentino. Maquiavelo es un genio
extemporaneo y contemporaneo porque renace en la Italia de
Mussolini, configurado en una suerte de “fascismo renacentista”
(Lopez, 2004, p. 129).

5. Campos discursivos

La actualidad de la obra del florentino, asi como el contexto
de crisis de la democracia liberal, asemejan la caracterizacién de
Lugones con el “machiavellian moment” descrito por Halperin Dongui
y Losada. Arlt, por su parte, comparte este momento histdrico, no

232 CUYO. ANUARIO DE FILOSOFIA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, ANO 2025



MILENA ZANELLI

obstante, su situacidn y su obra son bastantes diferentes. Por este
motivo, su discurso resulta de interés para la propuesta aqui
desarrollada. Segun la teoria semiética, las huellas de las condiciones
de producciéon y reconocimiento se hacen visibles a partir del desfase
sistematico en los materiales analizados. No debemos estudiar
operaciones aisladas, sino que es necesario “tomar en consideracion
el conjunto del funcionamiento de una economia discursiva en lo que
la diferencia de otra” (Verdn, 2004, p. 54). Los campos discursivos se
entrecruzan siempre y es esta contaminacién de “juegos discursivos”
(Verdn, 1987, p. 14) lo que motoriza el trabajo semidtico. En este
sentido, no se elige analizar la novela de Arlt a pesar de su
heterogeneidad respecto del articulo periodistico de Lugones, sino a
causa de esta distancia interdiscursiva.

Entonces, si bien ambos son escritores y periodistas, sus
lugares de enunciacién son disimiles. Lugones es un criollo viejo que,
desde el escenario del teatro Odedén —ubicado en la esquina de las
calles Corrientes y Esmeralda—, afirma cumplir una funcién social al
operar como “poeta-médium” (Altamirano y Sarlo, 1997, p. 133)
entre la poesia del pueblo y la mente culta de la clase superior que lo
escucha. Recordemos que lo popular aqui debe entenderse como el
legado de la civilizacidn greco-latina. En cambio, Arlt se encuentra en
los margenes de las instituciones y recurre a los saberes callejeros
como materia literaria. En sus novelas late todo aquello que Lugones
encubre: “[...] un espacio urbano modelado por la pobreza
inmigratoria, el bajo fondo y la tecnologia, en idéntico nivel de
importancia” (Sarlo, 2003, pp. 58-59). Describe la otra cara de la
ciudad moderna, la “vida puerca” (Altamirano y Sarlo, 1997, p. 61), el
paisaje mds mundano del Buenos Aires inmigratorio. Sus novelas
pueden leerse como respuesta a aquello silenciado en las proclamas
de élite intelectual, pero también se pueden rastrear residuos,
sentidos traficados, continuidades y didlogos en las distancias
interdiscursivas.

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFIA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, ANO 2025 233



INTERDISCURSIVIDAD MAQUIAVELICA: MAS ALLA DEL GENIO Y DEL ASTROLOGO

Uno de los protagonistas mas importantes de las dos novelas
es el personaje del Astrélogo. Vive en una quinta de Temperley —
provincia de Buenos Aires— y es un hombre poderoso, pero
sumamente extravagante, por ejemplo, entre sus particularidades se
menciona que esta castrado a causa de un accidente. El es quien
organiza una conspiracién secreta para conseguir una revolucion
comunista. Su plan consiste en generar una falsa célula comunista
para provocar un golpe de Estado, con la finalidad de despertar mas
tarde la conciencia del pueblo como reaccidon al poder de los
militares. Como se ve, el proyecto es tan imbricado como
disparatado.

Horacio Gonzélez (2008) sostiene que en el personaje del
Astrélogo se encuentra Lugones. Explica que Arlt antes de publicar
sus novelas menciond su lectura de Lugones en Las ciencias ocultas
en la Ciudad de Buenos Aires (cf. Arlt, 2014), uno de sus primeros
textos, publicado en 1920. En este ensayo autobiografico, poco
transitado por la critica literaria, Arlt describe su acercamiento al
mundo esotérico. Desarrolla una critica con tono desmitificante,
donde advierte que hay que hablarle al pueblo “que suefia y busca la
verdad” sobre esos “cendculos de aristécratas del espiritu” (Arlt,
2014, p. 26). Arlt se ubica del lado del pueblo para aconsejar a los
suyos contra los inmorales y fraudulentos “astrélogos logreros” (Arlt,
2014, p. 27). Las agrupaciones sectarias, que son acusadas al mismo
tiempo —de forma algo contradictoria— de impostoras y de delirantes,
deben ser perseguidas y prohibidas. Por este motivo, festeja en una
nota al pie “la actitud de la policia que no hace mucho clausuré una
Escuela de Magia en Corrientes y Callao” (Arlt, 2014, p. 55).

Respecto de la literatura teosdfica’, Arlt (2014) afirma que
muchas obras son admirables, admite que satisfacen las ansiedades

7 La teosofia moderna, creada por la rusa Helena Blavatsky en la segunda mitad del siglo XIX, es
una doctrina ocultista que sintetiza religion, filosofia y ciencia. Leopoldo Lugones fue Secretario
General de la Sociedad Teosofica argentina y uno de sus intelectuales locales mas relevantes.

234 CUYO. ANUARIO DE FILOSOFIA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, ANO 2025



MILENA ZANELLI

de los hijos de la ciudad, pero concluye que son altamente nocivas. El
arte, antes de ser libre, debe ser “eminentemente colectivo y
democratico” (p. 53). No se necesitan “inutiles conocimientos del
mas alld”, se necesitan hombres que trabajen por “la perfeccién del
orden social” (p. 62). Sin embargo, cuando menciona a Lugones,
afirma que “en su hermosa obra Las fuerzas extrafas, plantea
magistralmente el caso de un ocultista” (p. 54). En esta
caracterizacion hay una valoracién ambigua hacia el esoterismo,
entre la denuncia y la fascinacién, que luego no se abandona. El
propio Arlt asume en el texto esta contradiccion bajo el hechizo de
Charles Baudelaire: “[...] las poesias y biografia de aquel gran
doloroso poeta me habian alucinado al punto que, puedo decir, era
mi padre espiritual, mi socratico demonio” (p. 13).

Siguiendo la interpretacion de Gonzdlez, también puede
pensarse a Lugones como otro padre-brujo, que susurra al oido de
Arlt, quien se posiciona entonces como un aprendiz o hijo bastardo.
En palabras de Gonzalez (2008): “Lugones es el oculto personaje
repudiado de Los 7 locos, a la vez proveedor de no pocos de sus temas
y discursos —esto se sabe— pero también de sus obsesiones sombrias”
(p. 117).

En el analisis realizado en este apartado, el discurso de Arlt
fue leido a partir de la puesta en relacidn con las huellas del discurso
de Lugones. Se menciond la interpretacion de Gonzalez, quien
propone un didlogo discursivo entre el ensayo autobiografico de Arlt,
el personaje del Astrélogo en sus novelas y Lugones. Me interesa
continuar explorando estas huellas, que fueron solo presentadas por
Gonzalez y que no mencionan “lo maquiavélico”. En lo que sigue

Véase al respecto: Quereilhac, Soledad (2008). “El intelectual tedsofo: la actuacion de Leopoldo
Lugones en la revista Philadelphia (1898-1902) y las matrices ocultistas de sus ensayos del
Centenario”. Prismas, 12, pp. 67-86.

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFIA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, ANO 2025 235



INTERDISCURSIVIDAD MAQUIAVELICA: MAS ALLA DEL GENIO Y DEL ASTROLOGO

vuelvo sobre el discurso de Arlt para luego pensar a Lugones no tanto
como “proveedor” de “temas”, sino como adversario discursivo.

6. El juego maquiavélico

En Los lanzallamas se encuentran cuatro referencias a
Maquiavelo y todas salen de la boca del personaje del Astrélogo. En
este apartado me focalizaré en las dos primeras porque transcurren
en el mismo pdérrafo, en una linea de conversacién con el Abogado,
un personaje al cual se quiere convencer que se una a la célula
revolucionaria. El Abogado no puede comprender cdmo el Astrélogo,
guien afirma ser comunista, quiere traicionar a sus compafieros para
favorecer una intervencién militar con la excusa de que el pais sera
victima del comunismo. También se horroriza porque todo el plan se
financia con dinero proveniente de burdeles de la calle Corrientes. El
Astrélogo contesta que no es posible persuadir al pueblo a favor del
comunismo porque el nivel intelectual del pais es pésimo. El pueblo
solo se volverd comunista cuando reaccione a la tirania de los
militares. Finalmente, ante el descrédito del Abogado, afirma que su
plan es una jugada de ajedrecista y que:

El ajedrez es el juego maquiavélico por excelencia. Tartakover, un
gran jugador, dice que el ajedrecista no debe tener un solo final de
juego, sino muchos; que la apertura de una jugada, cuanto mas
contusa y endiablada, mas interesante, es decir mas util, porque asi
desconcierta de cien maneras al adversario. Tartakover, con su
admirable vocabulario de maquiavelista del ajedrez domina este
procedimiento: “elasticidad de juego” (Arlt, 1972, p. 48. Cursiva
afiadida).

En este discurso lo maquiavélico es el nombre que sirve para
darle un fundamento tedrico al plan revolucionario. El Astrélogo, en

236 CUYO. ANUARIO DE FILOSOFIA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, ANO 2025



MILENA ZANELLI

su rol de intelectual, comprende que su hora es también la de los
militares. Sus palabras, por lo tanto, resuenan como un eco del
llamado de Lugones (1925) al levantamiento de las fuerzas armadas.
Pero también, como el mismo personaje del Astrélogo explicita,
continuda la voluntad militarista de Lenin y Mussolini.

La referencia a lideres politicos en funcién y a noticias
politicas contemporaneas es constante en Los lanzallamas. Sylvia
Saitta (2018) sostiene que se trata de la novela mas politica del autor
porque se borran “los limites entre la verdad del periodismo y la
invencidn de la novela, convirtiendo en verosimil la trama ficcional”
(p. 101). Asi, la literatura se politiza porque incorpora temas vy
procedimientos propios del periodismo.

Desde la teoria semidtica, es posible agregar que la
politicidad del discurso se encuentra también en la dimensién de la
enunciacién. El discurso se politiza cuando existe un “destinatario
positivo” con el que se comparten ideas y un “destinatario negativo”
frente al cual se realiza una inversion de creencias (Verén, 1987, p.
17)%. En el caso del personaje del Astrélogo, el lider comunista y el
fascista constituyen su colectivo de identificacion. En cambio, su
discurso se dirige contra los lideres de las democracias liberales y
burguesas. La construccion de un adversario siempre tiene un tono
polémico porque “es una réplica y supone (o anticipa) una réplica”
(Verdn, 1987, p. 16).

7. Genios, locos, superhombres y eunucos

Hasta aqui, el analisis de “lo maquiavélico” motorizé la
reconstruccidon de distintos procesos semiéticos. En este apartado

8Veron (1987) sostiene que en el caso de las democracias liberales existe un tercer destinatario
neutro al cual se intenta persuadir.

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFIA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, ANO 2025 237



INTERDISCURSIVIDAD MAQUIAVELICA: MAS ALLA DEL GENIO Y DEL ASTROLOGO

interesa desarrollar un analisis comparativo entre las figuras del
genio en Lugones y del Astrélogo en Arlt con la finalidad de continuar
trabajando sobre la red de significantes encontrados. Como se
explico, el objetivo no es realizar un andlisis formal sobre el genio y
el Astrélogo como figuras retdricas o estilisticas, sino abordarlos
como lugares de enunciacién, que remiten a posiciones discursivas y
se encuentran cargados de valoraciones sociales.

En primer lugar, tal como se expuso al final del ultimo
apartado, resulta significativo que en ambas figuras el saber se
entrelaza con el deber politico. En los discursos politicos, a su vez, el
componente didactico se configura como “verdad universal” y el
componente prescriptivo aparece en el orden de la “necesidad”
(Verdn, 1987, pp. 20-21). Sus intervenciones tienen entonces un
enorme efecto ideoldgico. EIl comunismo para el Astrélogo y el amor
a la patria para el genio aparecen explicitados como los Unicos fines
absolutos. Para los dos esto supone separar la politica de la moral:
“En cuanto usted quiere introducir una moral en la conducta politica,
la conducta politica se transforma en lo que podriamos definir como
un mecanismo rigido, destructible por la presion de las fuerzas
externas” (Arlt, 1972, p. 49). A su vez, ambos consideran que la
violencia es afin al gobierno y a la vida. Asi, mientras en el texto de
Arlt se lee que “Lo evidente [de la vida] es su crueldad. Unos se
comen a los otros” (Arlt, 1972, p. 39), Lugones afirma que “La ley de
la vida es la ley de la fuerza” (Lugones, 1927, p. 297).

Estas afirmaciones suponen también una metafisica
nietzscheana propia de la época. Mdnica Cragnolini (2001) explica
que Friedrich Nietzsche es un referente del imaginario cultural de
entonces. Toépicos presentes en los discursos de Lugones, como
amoralidad, anticristianismo y aristocratismo, son frecuentes en la
cultura de masas. La figura literaria de Nietzsche se asocia al “genio”
gue encarna estos valores, pero también al “degenerado”, al “loco”
y al “fascismo” (pp. 116-117). En este sentido, no resulta extrafio que
el personaje del Astrélogo afirme que el hombre del futuro es el

238 CUYO. ANUARIO DE FILOSOFIA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, ANO 2025



MILENA ZANELLI

“superhombre” (Arlt, 1972, p. 44). Ademas, en la teoria vitalista del
filésofo aleman la realidad se compone de fuerzas en permanente
lucha. Desde esta perspectiva, se comprende que para Lugones lo
maquiavélico despertd la reaccién del anti-maquiavelismo liberal, y
en el discurso literario de Arlt la tirania militar animara la conciencia
comunista. De esta forma, si bien se tratan de posiciones politicas
distintas, comparten su rechazo a la democracia liberal y al pacifismo
burgués. Maquiavelo —envuelto por la atmdédsfera nietzscheana—
aparece explicitamente para ilustrar esta concepcién sobre la
naturaleza bélica del ser humano.

Finalmente, en la comparacion de ambas figuras, es
destacable el registro profético que comparten. Si bien el caracter
programatico es propio de todo discurso politico, en los discursos
analizados este rasgo se radicaliza a partir del componente mistico.
La salvacion de la nacién depende de la intervencidn del intelectual,
guien se encuentra condenado a la soledad y al descrédito. El genio
es como un “astro distante” (Lugones, 1927, p. 301), el uUnico que
“conoce el secreto” (Arlt, 1972, p. 15). Sin embargo, también se debe
reconocer que el tono de sus discursos es distinto. El genio de
Lugones se presenta como un héroe tragico, que hace su aparicion
entre buhos y tinieblas. En cambio, el personaje del Astrélogo entra
por primera vez en escena con un delantal amarillo, que le da aires
de cientifico loco, en una habitacion “hedionda de humedad [...] con
su altisimo cielorraso surcado de telarafias” (Arlt, 2006, p. 17).

Los bestiarios que se dibujan entre los buhos y las arafas son
radicalmente diferentes. Los primeros se vinculan al buho de Minerva
—diosa virgen de la sabiduria, la civilizacién, la ciencia, la justicia, etc.—
, es decir, al mundo greco-latino, del cual Lugones se reivindica
heredero. Por su parte, las telarafias en el cielorraso remiten a la
ciudad y sus ambientes corroidos. El Astrélogo, con su delantal sucio
y su condicion de hombre castrado, parece una deformacién
tenebrosa de Minerva. Arlt no es heredero de la cultura clasica, es un

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFIA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, ANO 2025 239



INTERDISCURSIVIDAD MAQUIAVELICA: MAS ALLA DEL GENIO Y DEL ASTROLOGO

obrero sin titulos ni conocimientos de lenguas extranjeras. Como él
mismo sefala en las palabras preliminares de Los lanzallamas (1972):

[...] he resuelto no enviar ninguna obra mia a la seccidn de critica
literaria de los periddicos. ¢Con qué objeto? Para que un sefior
enfatico entre el estorbo de dos llamadas telefdénicas escriba para
satisfaccion de las personas honorables: “El sefior Roberto Arlt
persiste aferrado a un realismo de pésimo gusto, etc., etc.”. No, no
y no. [..] Crearemos nuestra literatura, no conversando
continuamente de literatura, sino escribiendo en orgullosa soledad
libros que encierran la violencia de un “cross” a la mandibula. Si, un
libro tras otro, y “que los eunucos bufen” (pp. 5-6).

Su lengua plebeya escribe mal porque “despoja a las palabras
cultas de su sentido propio” (Correas, 1996, p. 107) y, de esta
manera, disputa el capital cultural reconocido. La violencia de su
escritura, el “cross” que efectua a la mandibula de las personas
honorables y de los eunucos bufadores, no se encuentra en el
argumento de la novela; en cambio, se genera en los desfases
semidticos, que hacen temblar la ilusion de completitud de quienes
creen tener el poder del sentido o del falo.

8. Interdiscursividad maquiavélica

De acuerdo a lo expuesto, si bien los discursos de Lugones y
de Arlt comparten notas ideoldgicas y filoséficas, sus diferencias son
significativas. En el personaje del Astrélogo el sentido de “lo
magquiavélico” es ridiculizado. El intelectual que hace un llamado a las
armas es presentado como un delirante, una mente despética, cruel
y disparatada. Como en el tango “Cambalache” —estrenado en 1934
en el teatro Maipo, ubicado sobre las calles Esmeralda y la avenida
Corrientes—, ejerce a viva voz la “malda’ insolente” (Discépolo, 1934).

240 CUYO. ANUARIO DE FILOSOFIA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, ANO 2025



MILENA ZANELLI

Cuando es lo mismo ser derecho que traidor, el intelectual ya no debe
fingir valores ni compostura. Alejado de la pompay la solemnidad del
genio maquiavélico, en el discurso literario de Arlt no hay “astro
distante” (Lugones, 1927, p. 301), hay un Astrélogo que afirma que la
astrologia es mentira. Pero aqui la estafa no es un medio para un fin
superior, sino que se devela como el fundamento mismo de la trama
politica y literaria.

Por lo tanto, “lo maquiavélico” opera en el discurso de
Lugones y en el de Arlt de forma distinta. A pesar de que ambos
escriben durante el “machiavellian moment” no hay una relacion
lineal entre sus discursos. Como se menciond, esto se explica segln
la teoria semidtica porque existe una “indeterminacion relativa entre
producciény reconocimiento” (Verdn, 1993, p. 189). Alrededor de “lo
magquiavélico” se crea un campo de efectos de sentidos multiples. En
el discurso de Lugones se invoca al genio para pensar la legitimidad
de la violencia militar desde la voz consagrada del pensador
iluminado; mientras que en Arlt “lo maquiavélico” se ficcionaliza
como comedia dramatica y, por lo tanto, como desautorizacion de la
elite intelectual conservadora.

Tal como sefald Gonzalez, en el cambio de tono que se
desarrolla en el discurso arltiano se gesta tanto un reconocimiento
como un rechazo. Aqui la figura del Astrélogo opera como burla y
fascinacion® por “lo maquiavélico”. Es necesario aclarar que el
procedimiento de ridiculizacién no implica dejar de advertir los
peligros reales de la hora de la espada. Esta advertencia cobra mas
relevancia si se recuerda que Los lanzallamas se publica luego de
haber transcurrido un afo de la primera dictadura civico-militar del
pais. A partir de este contexto, Piglia (1986) afirma que “Los golpes

% Rocco Carbone (2024), en su analisis de las novelas de Arlt llama la atencidn respecto de la
fascinacion que produce el fascismo, descrito como “locura colectiva” (p. 103) y “poder
psicotizante y celular” (p. 109). A su vez, denomina “Momento Arlt” —en clara alusion al
“machiavellian moment” propuesto por Pocock— al cruce que existe entre politica y literatura.

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFIA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, ANO 2025 241



INTERDISCURSIVIDAD MAQUIAVELICA: MAS ALLA DEL GENIO Y DEL ASTROLOGO

de Estado [...] han estado siempre rodeados de ese aire entre
envarado y circense que Arlt capta muy bien” (p. 25). Lo maquiavélico
es el nombre de una ficcidn criminal, que es rechazada al darle aires
de payasada siniestra.

En esta reconstruccion de fragmentos, el reconocimiento del
discurso lugoniano fue interpretado como didlogo polémico. No se
trata solo de una recepcidn tematica porque en el analisis de las
huellas discursivas y extradiscursivas fue posible dar cuenta de la
presencia de un otro adversarial. En el discurso de Arlt existe una
operacion de réplica respecto del mundo esotérico, cultural y politico
propio de la élite dominante de la ciudad porteiia de fines de la
década de 1920.

9. Reacciones y proyecciones en la trama discursiva

Cuando se profundiza el analisis de la red de fibras que
componen este tejido semidtico se observan otras multiples tramas
interdiscursivas. La figura del Astrélogo no solo parodia la teosofia y
el militarismo al cual adhiere Lugones en 1927, también es una
réplica a su pasado y una anticipacién de su devenir biografico. Toda
réplica, ademads de ser una reaccidn, prevé la circulacion de sentido
en el futuro. En este caso, en la acusacion que realiza el personaje del
Abogado al Astrélogo de traicionar a sus compafieros comunistas,
resuena la temprana militancia de Lugones. En su juventud, el
escritor cordobés fue parte del Partido Socialista con una postura de
izquierda radicalizada, hecho que esta “perfectamente documentado
a través del periddico La Montafa [...] donde sus articulos tienen un
agresivo tono antiburgués y antisistema” (Teran, 2008, p. 169).

En cuanto al movimiento de anticipacion, resulta llamativo
gue en las novelas de Arlt el suicidio sea un tema recurrente. En Los
siete locos el Astrélogo se refiere a la “peste del suicidio” (Arlt, 2006,

242 CUYO. ANUARIO DE FILOSOFIA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, ANO 2025



MILENA ZANELLI

p. 73) y Los lanzallamas concluye con el suicidio de Erdosain,
companfero del Astrélogo y personaje principal de ambos textos.
Cuando la revolucidn sofiada no se concreta, Erdosain se da a la fuga
y luego se dispara en el pecho en un tren camino al oeste plebeyo de
la provincia de Buenos Aires. Como es sabido, Lugones, también elige
acabar con su vida en 1938, en su caso en Tigre, en un paraje de la
pudiente zona norte de la provincia.

Previamente, durante el mandato del dictador Uriburu
(1930-1932), Lugones habia aspirado infructuosamente’® a
convertirse en consejero del principe para la conformacién de un
nuevo orden militar y represivo. El escritor imagina “una utopia
autoritaria cuya implementacién supone la ausencia de piedad”
(Lopez, 2004, p. 132). Tampoco tuvo mayor suerte durante el
gobierno del militar Agustin Justo (1932-1938) a quien solicita no
incurrir en los errores del liberalismo y el legalismo. Para Lugones la
revolucion es una cuestion de vida o muerte. No obstante, también
teme que Leopoldo Lugones hijo pudiera acabar en prisién con el
posible retorno del régimen democratico. El Unico descendiente del
escritor se desempefié como jefe de la Seccién de Orden Politico de
la Policia de Uriburu y tuvo un rol importante en la tortura de presos
politicos. Sus innovaciones técnicas y su inusitada crueldad le
valieron el apodo del “mago de la picana” (Ragendorfer, 2022).
Lugones padre se suicidé dos dias antes de la salida de Justo del
poder; mientras que su hijo terminé con su propia vida en 1971,
durante el declive de la dictadura de Agustin Lanusse.

10 QOlga Echeverria (2009) afirma que “Lugones, fue convocado para la redaccion de las
proclamas golpistas pero sus ideas, al parecer, fueron modificadas antes de hacer publicos los
discursos y se le ofrecio el puesto de Director de la Biblioteca Nacional, es decir una funcién
(que no fue aceptada por el poeta) muy distante del poder politico” (p. 32). La proclama que
lee Uriburu cuando se presenta ante la poblacidn, escrita por el sector que respondia a Agustin
Justo, elimina todo contenido disruptivo y suma la promesa del retorno a la legalidad.

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFIA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, ANO 2025 243



INTERDISCURSIVIDAD MAQUIAVELICA: MAS ALLA DEL GENIO Y DEL ASTROLOGO

Las novelas de Arlt no adivinan los hechos futuros, sino que
operan como anticipacion discursiva de la radicalizaciéon del
escenario politico. El desprecio hacia los sectores populares es el
cartucho que carga en la recamara del discurso de Lugones, pero es
gatillado por un gobierno militar donde el rival es transformado en
enemigo absoluto. De este modo, la tragedia atraviesa el texto y tifie
toda la ciudad de Buenos Aires. Un capitulo paradigmatico de esta
historia fue el fusilamiento de Severino di Giovanni en febrero de
1931. El italiano habia huido del régimen totalitario de Mussoliniy se
habia convertido en uno de los dirigentes anarquistas mas
importantes del pais. La policia, dirigida por Lugones hijo, primero lo
busca en una imprenta ubicada en las calles Callao y Sarmiento, y
luego extiende su persecucién por la avenida Corrientes, lo cual
generd una victima civil. Di Giovanni fue capturado en el centro
portefio, fue trasladado a una penitenciaria, fue torturado en su
rostro, sus brazos y sus genitales y, finalmente, fue sentenciado a
muerte.

Arlt presencié el fusilamiento de Di Giovanni y escribié una
muy breve crénica titulada “He visto morir” (1931), que forma parte
de la serie de aguafuertes publicadas en el periddico El mundo. Pero
es a través de la ficcidn donde da a luz a una trama que vuelve legible
la tragedia del campo politico argentino. En Los lanzallamas, novela
publicada nueve meses después de “He visto morir”, produce un
desplazamiento en la circulacién de sentido del discurso oficial.
Desde la perspectiva de la interdiscursividad, Lugones padre leido
como réplica del personaje del Astrélogo, es el devenir de la “politica
magquiavélica” a la “elasticidad del juego” maquiavélico, del “genio
magquiavélico” al “astrélogo logrero” y del padre castrador al padre
castrado.

244 CUYO. ANUARIO DE FILOSOFIA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, ANO 2025



MILENA ZANELLI

10. Semiosis social y pansemiosis cdsmica

La figura del genio y la del Astrélogo en los discursos de
Lugones y Arlt escenifican una batalla politica dentro del campo
intelectual. Esta lectura puede vincularse con las interpretaciones
sobre la obra de Arlt realizadas desde el analisis literario. Por caso,
Sarlo (2003) sostiene que en sus novelas desarrolla una guerra entre
los saberes académicos y los otros saberes: “[...] saberes técnicos
aprendidos y ejercidos por los sectores populares; los saberes
marginales, que circulan en el under-ground espiritista, ocultista,
mesmerista, hipnotico de la gran ciudad” (p. 52). A partir de los
fragmentos analizados aqui, es necesario agregar que este
enfrentamiento toma el sentido de “lo maquiavélico”.

A su vez, el trabajo semiético propuesto permitié rastrear un
campo discursivo que excede el texto escrito y el dmbito de la teoria
politica. Como se explicd, esta estrategia difiere de la realizada por
los estudios historiograficos, que teorizaron sobre la recepcién del
pensamiento de Maquiavelo en la Argentina a fines de la década de
1920. En estos estudios, el concepto de “machiavellian moment” de
Pocock opera como clave de lectura, entendido tanto como una
herramienta para interpretar los tiempos de crisis politica de la
Republica, como el momento de auge de lecturas y discusiones sobre
el pensamiento politico de Maquiavelo.

Desde el marco tedrico desarrollado por Verén, “lo
maquiavélico” fue comprendido como cosa o materialidad
significante, inscrito a su vez en materialidades diversas y presente
en una red de remisiones y desfasajes. Estos dos aspectos de la teoria
semidtica veroniana toman como antecedente explicito la propuesta
del fildsofo pragmatista Charles Sanders Peirce. En sus textos, el
estadounidense afirma que el objeto, el signo y el intérprete son los
soportes del proceso semidtico, calificado como cosa (thing). Es un
modelo dialégico porque la cosa no configura un modelo

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFIA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, ANO 2025 245



INTERDISCURSIVIDAD MAQUIAVELICA: MAS ALLA DEL GENIO Y DEL ASTROLOGO

tridimensional cerrado, sino una tricotomia, es decir, una trifurcacion
que se extiende indefinidamente. El pensamiento no se da sin signo,
el cual, a su vez, debe ser interpretado en un pensamiento-signo
posterior.

La teoria de Peirce, formulada a fines del siglo XIX, es
relevante en el contexto de discusidon semidtica de principios del XXI
porque aborda el fendmeno de los signos en términos légicos,
rechazando la perspectiva lingliistica y sus implicancias psicologistas.
De esta manera, permite superar la perspectiva comunicacional
imperante a fines del siglo XX, segin la cual la lengua es una
“herramienta de comunicacidn” al servicio de las “intenciones de los
locutores” (Verdn, 2004, p. 62). Peirce, al expandir la semidtica hacia
la légica, destituye el predominio del lenguaje. Por lo tanto, su teoria
dialoga con la crisis de la nocidn del signo posterior al giro linglistico,
gue encuentra expresion en el campo de la filosofia a través del
analisis del lenguaje en su historicidad y materialidad, sin remitir a la
autoridad trascendental del significado (Foucault, 1966; Derrida,
1967a, 1967b).

La teoria del filésofo estadounidense resulté entonces
atractiva para erosionar los cimientos del campo contempordneo de
la teoria semidtica, ajeno en gran parte a la crisis del signo. Sin
embargo, la lectura por parte de Verén también es un ejercicio de
mediacién y reformulaciéon, que desplaza importantes aspectos de la
teoria de Peirce. Me detendré brevemente en uno de estos
desplazamientos, relativo a la dimensidn metafisica, para luego
presentar otra deriva posible de analisis de “lo maquiavélico”.

En primer lugar, es importante sefialar que en su propuesta
semiotica Peirce discute también con las teorias nominalistas.
Considera que la légica no es una especulacion abstracta o formal,
sino una ciencia normativa que encuentra anclaje en una realidad
qgue estd organizada por categorias metafisicas universales. En
palabras de Peirce, “El pragmatismo, entonces, es una teoria del

246 CUYO. ANUARIO DE FILOSOFIA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, ANO 2025



MILENA ZANELLI

analisis légico o de las definiciones verdaderas; y sus mayores méritos
estriban en su aplicacién a las concepciones metafisicas mas
elevadas”''? (CP 6.335).

Por lo tanto, desarrolla una teoria pansemidtica con
implicaciones cdsmicas porque considera que el “universo esta
impregnado de signos, si es que no estd compuesto exclusivamente
de signos”®® (CP 5.302). A su vez, rechaza el sustancialismo porque
conlleva a una concepcién dualista entre la mente y la materia, donde
el significado se comprende en términos de correspondencia. En
cambio, sostiene que el hombre mismo es un signo en desarrollo,
definido como hombre-signo. EIl hombre es pensamiento, y el
pensamiento es un signo, “[...] en conjuncién con el hecho de que la
vida sea una sucesion de pensamientos” (OFR 1.104). En el proceso
semidtico, el intérprete no es un lugar restringido a la conciencia
humana, sino que se trata de efectos de signos —potencialmente
infinitos— que pueden aparecer en fendmenos bioldgicos, fisicos o
incluso en maquinas.

La tendencia a considerar todo como un continuo
(denominada sinejismo) implica para Peirce que “Toda comunicacion
de mente a mente se realiza a través de la continuidad del ser” (OFR
2.54). Ahora bien, como se explico, la transformacién de signos no es
reductible a la experiencia propiamente humana, sino que es un
proceso que involucra distintas ontologias. Hay semiosis dentro de la
naturaleza misma, en leyes que son independientes de los

11 a convencidn candnica para citar los Collected Papers of Charles Sanders Peirce es “CP”;
mientras que se cita como “OFR” |la Obra filosdfica reunida. El nimero de volumen se indica a
continuacion y luego, separado por un punto, el nimero de la pagina utilizada. Todas las
traducciones de estas obras son propias.

12 “pragmaticism, then, is a theory of logical analysis, or true definition; and its merits are
greatest in its application to the highest metaphysical conceptions”.

13 “all this universe is perfused with signs, if it is not composed exclusively of signs”.

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFIA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, ANO 2025 247



INTERDISCURSIVIDAD MAQUIAVELICA: MAS ALLA DEL GENIO Y DEL ASTROLOGO

pensamientos del hombre-signo. La légica es entonces solo un “nodo
en la compleja red signica que constituye la vida del universo”
(McNabb, 2018, p. 17). Esta concepciéon explica por qué el
pensamiento no se limita al cerebro humano: “Aparece en el trabajo
de las abejas, de los cristales y en todo el mundo puramente fisico”
(CP 4.438). El pensamiento se desarrolla en el mundo orgénico y el
investigador reconoce que el Unico peligro de su sistema es que
“pudiera tal vez no representar a todas las variedades de
pensamiento no-humano”®® (CP 4.439).

La dimensién metafisica de la teoria peirceana es rechazada
por Verdn. El argentino sostiene que las categorias son
independientes del “pensamiento individual” (Verdn, 1993, p. 103),
es decir, de la mente de Peirce en tanto individuo, pero no son
independientes del pensamiento del hombre. No obstante, también
sostiene que su propia teoria semidtica tiene una “vocacion
traslingliistica” (1993, p. 123). Por lo tanto, se trata de una apuesta
gue al tiempo que asume la necesidad de liberarse de la hegemonia
de la lingtiistica y su reduccion psicologista, mantiene cierta distancia
respecto de las implicancias metafisicas de este descentramiento.

11. El espacio maquiavélico

A lo largo de esta investigacion se analizaron distintos
didlogos interdiscursivos que buscaron rastrear el sentido de “lo
magquiavélico” durante la década de 1920 en la ciudad de Buenos
Aires. Este trabajo utilizd6 como insumo metodoldgico la teoria
semidtica de Verdn, la cual, como se desarrollé en el apartado
anterior, supone una lectura de la teoria de Peirce. En lo que sigue

14 “It appears in the work of bees, of crystals, and throughout the purely physical world”.

15 “may not represent every variety of non-human thought”.

248 CUYO. ANUARIO DE FILOSOFIA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, ANO 2025



MILENA ZANELLI

me interesa sugerir una nueva mediacién como intérprete de las
obras de ambos y leer desde la teoria metafisica de Peirce algunos de
los fragmentos antes analizados desde la semiosis social de Verdn.
Este ejercicio posibilita llevar hasta sus Ultimas consecuencias las
criticas al psicologismo y la recuperacién de la materialidad del
sentido. Esta propuesta no implica hallar una contradiccion en la
teoria de Verdn, sino prolongar sus efectos desde sus propios
enunciados. En particular, a partir de su compromiso con una teoria
gue se “sitla necesariamente en un plano que no es el de la lengua”
(Verdn, 1993, p. 122).

Siguiendo esta intencién, considero que existe una gran
potencia interpretativa cuando no se reduce al pensamiento humano
la construccién de lo real en la red de la semiosis. Esta posicion
destituye el privilegio de la lengua®® y el dualismo -y la jerarquia—
entre la mente y la materia. En este sentido, profundiza en las criticas
ya presentadas en el estado de la cuestion del presente trabajo, al
formalismo de la historia de las ideas y al subjetivismo de la historia
intelectual. Por lo tanto, el ejercicio de interpretacion que propongo
presentar excede el caracter social de la teoria semiética, al intentar
extender la transformacién de los signos a través de distintas
ontologias.

Comparecer ante la dimensién ontoldgica supone rastrear
distintos modos de ser en la composicion de los materiales
analizados. Se trata de un trabajo donde el sentido de “lo
magquiavélico” puede ser pensado como inherente a la realidad
misma. A partir de esta motivacion, creo que el estudio de las huellas
presentes en los productos trabajados vuelve visible un espacio
magquiavélico. En particular, la construccion de este espacio se

16 Para un analisis detallado de las distintas criticas realizadas desde la filosofia continental a la
preeminencia de la lengua o lo textual luego del “giro lingliistico”, véase: Colebrook (2010). Si
bien alguna de estas criticas abordan el problema del giro semidtico (Latour, 1992), no analizan
la filosofia de Peirce o realizan una mencion breve (Derrida, 1967b).

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFIA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, ANO 2025 249



INTERDISCURSIVIDAD MAQUIAVELICA: MAS ALLA DEL GENIO Y DEL ASTROLOGO

despliega sobre los adoquines de la calle Corrientes. Como se explico,
esta calle se encuentra en la lectura de Scalabrini Ortiz sobre la
subjetividad propia del portefio de final de la década de 1920, cuando
lo describe como el “Hombre de Corrientes y Esmeralda”. Luego, en
el gran teatro Odéon, ubicado en la esquina de esas mismas calles,
donde Lugones leyd en 1913 el ultimo capitulo de El payador, ante la
presencia del Gabinete Nacional. En esa misma interseccion estd el
teatro Maipo, donde entre el lunfardo y el batacldn, se realizan
espectdculos que luego fueron censurados por la dictadura militar.
Entre el Odedn y el Maipo cobra vida la batalla de saberes. Este
enfrentamiento espacial también se visibiliza en la etimologia de las
palabras: “Odedn” tiene su origen en el latin “odéum” y significa
“edificio destinado a los certamenes musicales y poético” (Vox, 2010,
p. 337); en cambio, “Maipo” proviene del mapuche “maipi” y se
refiere a la “tierra labrada” (Painemal, 2020, p. 17).

La élite intelectual y politica no solo se refugia en la esquina
de Corrientes y Esmeralda, también transita por los espacios
esotéricos de moda, como la Sociedad Teosdfica de Buenos Aires,
donde confluyen sin mucho escozor las fronteras entre
conocimientos cientificos y misticos. No obstante, asi como la fiesta
no es propiedad exclusiva de una clase, tampoco lo es el esoterismo.
Entre la avenida Corrientes y Callao esta la Escuela de Magia, donde
habita el under-ground espiritista. Y sobre los adoquines donde se
levantan estos edificios camina la “plebe ultramarina”, aquella
multitud maravillada por el alumbrado eléctrico y la nueva red de
colectivos. En las novelas de Arlt la calle Corrientes tiene ese brillo
ruidoso, que aparece en su descripcion de los carteles luminosos y la
trattoria, en la cual comer barato. Pero también es un espacio de
marginalidad, donde se encuentran los burdeles y los puestos de
cocaina. En las aguafuertes portefias, el bullicio se interrumpe por las
balas de la policia de Uriburu, que persigue por Corrientes a Di
Giovanni, cuando huyen de la imprenta anarquista, ubicada en el
centro de la ciudad.

250 CUYO. ANUARIO DE FILOSOFIA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, ANO 2025



MILENA ZANELLI

Es posible pensar entonces que los distintos fragmentos que
componen la calle Corrientes constituyen el espacio maquiavélico. La
calle no es una escenografia, mas bien, como afirmaba Arlt (1981) es
una “cosaviva” (p. 148). Asi, el espacio maquiavélico se extiende mds
alla de los discursos sociales. Asi, los discursos de Lugones y Arlt
pueden ser analizados como nodos en el extenso flujo de la semiosis,
que se despliega a través de la continuidad de los seres, es decir, de
distintas ontologias. El proceso semidtico excede el texto escrito
porque los signos que lo constituyen son también efectos del espacio
fisico.

Se trata de una ontologia multiple porque rebasa el discurso
literario y el discurso periodistico hasta volver signo un espacio del
centro de la ciudad. Analizada desde la metafisica de la teoria de
Peirce, la calle Corrientes, como espacio maquiavélico, puede
interpretarse como pensamiento no-humano. Se configura entonces
como soporte que motoriza la propia vitalidad del cosmos, como
vitalidad del signo mismo.

12. Reflexiones finales

En los Ultimos apartados se propuso explorar las huellas de la
metafisica de Peirce en el analisis realizado previamente. Esto supuso
un ejercicio de ir mas alla de la teoria de Verdn, pero no en un sentido
trascendental. El “mads alld” implica recuperar el movimiento de
continuidad propio de la dinamica signica. A partir de la vocacion
traslingliistica de la teoria de Verdn, se extendié el movimiento de los
signos a lo largo del tejido de la realidad. La reconstruccién de ese
movimiento relacional posibilitdé pensar la potencialidad de una
ontologia espacial, que desborda la dimension de los discursos
sociales. De este modo, partiendo de los andlisis de los discursos de
Lugones y Arlt, se explord el sentido de “lo maquiavélico” hasta llegar
a la calle Corrientes. Se sugirié entonces que es posible emprender

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFIA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, ANO 2025 251



INTERDISCURSIVIDAD MAQUIAVELICA: MAS ALLA DEL GENIO Y DEL ASTROLOGO

también un analisis semidtico donde el sentido de “lo maquiavélico”
se expresa en la vitalidad de la mencionada avenida portefia.

A lo largo del andlisis desarrollado, se realizd un
desplazamiento desde el “machiavellian moment” hacia el “espacio
maquiavélico”. La intencidon no fue solo recuperar la dimension
cosmica de la semidtica, sino también el adjetivo “maquiavélico”.
Esto también supone alejarse del concepto “maquiaveliano”, mas
afin a la academia anglosajona, y volver sobre la fertilidad del propio
suelo o, en este caso, de la propia calle.

|ll

Estos movimientos realizados dan cuenta de la utilidad de la
semidtica social para abordar “lo maquiavélico” desde una
perspectiva que valore las condiciones de produccién y circulacidon de
los discursos; a la vez que exhiben el potencial metafisico de “lo
magquiavélico” para trazar un mapa de la ciudad de Buenos Aires
durante los albores del primer golpe de Estado. Por lo tanto, para
finalizar, concluyo que el “espacio maquiavélico” no es una
herramienta heuristica ni es una fecha donde convergen ciertas
lecturas. Es un espacio conformado por letreros luminosos, revistas
anarquistas, péndulos magicos, camas de prostibulos y armas de
fuego. Es la esquina donde camina el gabinete nacional antes de
ingresar al Teatro Odedn, Enrique Santos Discépolo cuando se dirige
al Maipo para estrenar su ultimo tango y la muchedumbre
abarrotada al salir de las oficinas. El sentido de “lo maquiavélico” se
disputa en la trifurcacion infinita de esos pocos metros cuadrados.

Referencias bibliograficas

Altamirano, Carlos y Sarlo, Beatriz (1997). La Argentina del Centenario: campo intelectual, vida
literaria y temas ideoldgicos”. En Carlos Altamirano y Beatriz Sarlo, Ensayos argentinos. De
Sarmiento a la vanguardia (pp. 161-200). Madrid: Espasa Calpe.

Arlt, Roberto (1972 [1931]). Los lanzallamas. Buenos Aires: Compaiiia General Fabril Editora.

Arlt, Roberto (1981). “Corrientes por la noche” [1929] y “He visto morir” [1931]. En Daniel

252 CUYO. ANUARIO DE FILOSOFIA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, ANO 2025



MILENA ZANELLI

Scroggins (Ed.), Las aguafuertes portefias de Roberto Arlt. Buenos Aires: ECA.
Arlt, Roberto (2006 [1929]). Los siete locos. Madrid: Mestas.

Arlt, Roberto (2014 [1920]). Las ciencias ocultas en la Ciudad de Buenos Aires. Buenos Aires:
Interzona.

Barbuto, Marcelo (2014). El momento maquiaveliano: Propuesta de un nuevo vocablo para el
Diccionario de la lengua espafiola (DRAE). Desafios, 26(1), 217-240.

Barros, Sebastian (2024). Maquiavelismo y populismo. En Eugenia Mattei y Leandro Losada
(Coords.), Maquiavelo, el pueblo y el populismo. Historia, teoria politica y debates
interpretativos (pp. 253-274). Buenos Aires: Instituto de Investigaciones Gino Germani /
CLACSO.

Carbone, Rocco (2024). Momento Arlt. En Rocco Carbone, Lanzallamas. Milei y el fascismo
psicotizante (pp. 101-112). Buenos Aires: En Debate.

Colebrook, Claire (2010). The linguistic turn in continental philosophy. En Alan Schrift (Ed.), The
History of Continental Philosophy (vol. 6, pp. 279-309). Chicago: University of Chicago Press.

Correas, Carlos (1996). Arlt literato. Buenos Aires: Atuel.

Cragnolini, Ménica (2001). Nietzsche en la Argentina entre 1880 y 1945: alusiones y citaciones
en los mérgenes. Instantes y azares: escrituras nietzscheanas, (1), 107-123.

Derrida, Jacques (1967a). La Voix et le Phénoméne. Paris: PUF.
Derrida, Jacques (1967b). De la grammatologie. Paris: Les Editions de Minuit.
Discépolo, Enrique Santos (1934). Cambalache [Cancidn].

Echeverria, Olga (2009) Las voces del miedo: los intelectuales autoritarios argentinos en las
primeras décadas del siglo XX. Rosario: Prohistoria Ediciones.

Foucault, Michel (1966). Les Mots et les choses: Une archéologie des sciences humaines. Paris:
Gallimard.

Gonzalez, Horacio (2008). Arlt. Politica y locura. Buenos Aires: Colihue.

Gonzalez, Horacio (2019). Maquiavelo y el problema de la lectura. Papel Mdquina. Revista de
cultura, 13(11), 51-98.

Halperin Donghi, Tulio (2013). La Argentina y la tormenta del mundo. Ideas e ideologias entre
1930y 1945. Buenos Aires: Siglo XXI.

Landi, Sandro (2002). La mirada de Maquiavelo. Un ensayo desde la historia intelectual. Buenos
Aires: Eudeba.

Latour, Bruno (1992). Ciencia en accidn. Barcelona: Labor.
Lefort, Claude (2010). Maquiavelo. Lecturas de lo politico. Madrid: Trotta.
Lépez, Maria Pia (2004) Lugones: entre la aventura y la Cruzada. Buenos Aires: Colihue.

Losada, Leandro (2019). Maquiavelo en la Argentina. Usos y lecturas, 1830-1940. Buenos Aires:
Katz.

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFIA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, ANO 2025 253



INTERDISCURSIVIDAD MAQUIAVELICA: MAS ALLA DEL GENIO Y DEL ASTROLOGO

Lovejoy, Arthur Oncken (1940). Reflections on the History of Ideas. Journal of the History of
Ideas, 1(1), 3-23.

Lugones, Leopoldo (1915). Elogio de Ameghino. Buenos Aires: Otero.

Lugones, Leopoldo (1925) “La hora de la espada”. El Hogar: Buenos Aires.

Lugones, Leopoldo (1927). “Elogio de Maquiavelo”. Repertorio Americano, 15(19), 9-13.
Lugones, Leopoldo (1944 [1916]). El payador. Buenos Aires: Centurion.

Lugones, Leopoldo (1997 [1906]). Las fuerzas extrafias. Madrid: Catedra.

McNabb, Darin (2018). Hombre, signo y cosmos. La filosofia de Charles S. Peirce. México: Fondo
de Cultura Econdmica.

Painemal, Necul (2020). Topénimos de origen mapuche. Temuco: Fundacién Aitue.

Palti, Elias (2014). ¢ Las ideas fuera de lugar? Estudios y debates en torno a la historia politico-
intelectual latinoamericana. Buenos Aires: Prometeo.

Peirce, Charles Sanders (1950a). A Neglected Argument for the Reality of God. En Charles
Hartshorne & Paul Weiss (Comps.), Collected Papers of Charles Sanders Peirce, (vol. VI, pp. 311—
340). Cambridge: Harvard University Press.

Peirce, Charles Sanders (1950b). Issues of Pragmaticism. En Charles Hartshorne & Paul Weiss
(Comps.), Collected Papers of Charles Sanders Peirce, (vol. V, pp. 293—-464). Cambridge: Harvard
University Press.

Peirce, Charles Sanders (1950c). Prologomena to an Apology for Pragmaticism. En Charles
Hartshorne & Paul Weiss (Comps.), Collected Papers of Charles Sanders Peirce, (vol. IV, pp. 411—
439). Cambridge: Harvard University Press.

Peirce, Charles Sanders (2012a). Algunas consecuencias de cuatro incapacidades. En Nathan
Houser y Christian Kloesel (Comps.), Obra filosdfica reunida. Tomo | (1867-1893) (pp. 81-125).
México: Fondo de Cultura Econdmica.

Peirce, Charles Sanders (2012b). La inmortalidad a la luz del sinejismo. En Nathan Houser y
Christian Kloesel (Comps.), Obra filosdfica reunida. Tomo Il (1893-1913) (pp. 50-54). México:
Fondo de Cultura Econémica.

Piglia, Ricardo (1986). Sobre Roberto Arlt. En Ricardo Piglia, Critica y ficcion (pp. 21-29).
Barcelona: Anagrama.

Pocock, John Greville Agard (2003). El momento magquiavélico. El pensamiento politico
florentino y la tradicion republicana atldntica. Madrid: Tecnos.

Prislei, Leticia (1999). Tres ensayos y una encuesta en busca de la nacién. Prismas, (3), 165-187.

Quereilhac, Soledad (2008). El intelectual tedsofo: la actuacion de Leopoldo Lugones en la
revista Philadelphia (1898-1902) y las matrices ocultistas de sus ensayos del Centenario.
Prismas, (12), 67—-86.

Ragendorfer, Ricardo (2022, 12 de octubre). Polo Lugones: el sino tragico de los suicidios
alrededor del ‘mago’ de la picana. Diario Popular San Juan. Recuperado de

254 CUYO. ANUARIO DE FILOSOFIA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, ANO 2025



MILENA ZANELLI

https://diariopopulardigital.com.ar/contenido/19978/polo-lugones-el-sino-tragico-de-los-
suicidios-alrededor-del-mago-de-la-picana

Rama, Angel (1985). Las mdscaras democrdticas del modernismo. Montevideo: Fundacién
Angel Rama.

Roger, Julien (2004). Leopoldo Lugones, constructor del pantedn argentino. En Julien Roger,
L'écrivain argentin et la tradition. Rennes: Presses Universitaires de Rennes.

Romero, José Luis (1965). El desarrollo de las ideas en la Argentina del siglo XX. Buenos Aires:
Fondo de Cultura Econédmica.

Rorty, Richard (1998). El giro lingtiistico. Barcelona: Paidos / ICE-UAB.
Sarlo, Beatriz (2003). Una modernidad periférica: Buenos Aires 1920—1930. Buenos Aires: Nueva
Visién.

Saitta, Sylvia (2018). Dos a quererse. Literatura argentina y periodismo en el siglo veinte.
CELEHIS: Revista del Centro de Letras Hispanoamericanas, 27(36), 95-104.

Scalabrini Ortiz, Radl (1931). E/ hombre que estd solo y espera. Buenos Aires: Don Manuel
Gleizer.

Skinner, Quentin (2007). Lenguaje, politica e historia. Bernal: Universidad Nacional de Quilmes.

Svampa, Maristella (1994). Intelectuales y nacién en la época del Centenario. En Maristella
Svampa, El dilema argentino: Civilizacion o Barbarie. De Sarmiento al revisionismo peronista
(pp. 85-114). Buenos Aires: El cielo por asalto.

Teran, Oscar (2008). El Centenario. En Oscar Teran, Historia de las ideas en la Argentina. Diez
lecciones iniciales, 1810-1890 (pp. 155-191). Buenos Aires: Siglo XXI.

Teran, Oscar (2009). El payador de Lugones o la mente que mueve las moles. En Leopoldo
Lugones, El payador (pp. 23-26). Buenos Aires: Ediciones de la Biblioteca Nacional.

Verodn, Eliseo (1987). La palabra adversativa. En AAVV., El discurso politico. Lenguajes y
acontecimientos (pp. 13-26). Buenos Aires: Hachette.

Verdn, Eliseo (1993). La semiosis social. Fragmentos de una teoria de la discursividad. Buenos
Aires: Gedisa.

Verdn, Eliseo (2004). Fragmentos de un tejido. Buenos Aires: Gedisa.

Vox (2020). Entrada sobre: Odéum. En Diccionario llustrado Latino-Espafiol — Espafiol-Latino (p.
337). Barcelona: Larousse Editorial.

Milena Zanelli

Profesora y Licenciada en Filosofia, Facultad de Filosofia y Letras, Universidad de
Buenos Aires. Becaria doctoral del CONICET con una tesis de investigacion sobre la
recepcion del pensamiento de Nicolas Maquiavelo en Argentina. Docente de Filosofia
y Educacién en la Escuela Normal Superior N°8, CABA. Investigadora en el grupo
“Lecturas tedrico-politicas de la modernidad” del programa Grupos de Investigacion

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFIA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, ANO 2025 255


https://diariopopulardigital.com.ar/contenido/19978/polo-lugones-el-sino-tragico-de-los-suicidios-alrededor-del-mago-de-la-picana
https://diariopopulardigital.com.ar/contenido/19978/polo-lugones-el-sino-tragico-de-los-suicidios-alrededor-del-mago-de-la-picana
http://aa.vv/

INTERDISCURSIVIDAD MAQUIAVELICA: MAS ALLA DEL GENIO Y DEL ASTROLOGO

en Ciencia Politica en el Instituto de Investigaciones Gino Germani, Universidad de
Buenos Aires. Integrante del proyecto: “La vejez en el cine”, avalado por la Secretaria

de Extension Universitaria y Bienestar Estudiantil, Facultad de Filosofia y Letras,
Universidad de Buenos Aires.

256 CUYO. ANUARIO DE FILOSOFIA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, ANO 2025



