
ISSN 1514–9935  |  E-ISSN 1853–3175  |  CC BY-NC-SA 4.0 
https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/anuariocuyo 

RECIBIDO 28/06/2025  |  ACEPTADO 20/08/2025  | PP. 221-256 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025      221 

Interdiscursividad maquiavélica: 
más allá del genio y del Astrólogo1 

Machiavellian Interdiscursivity: Beyond the Genius 
and the Astrologer 

Milena Zanelli2 

 https://orcid.org/0000-0003-0067-7452 

Resumen: 

Este artículo analiza el sentido de “lo maquiavélico” durante la década de 1920 en la 
ciudad de Buenos Aires. En particular, a partir del marco teórico desarrollado en la 
teoría semiótica de Eliseo Verón, se investigan los discursos de Leopoldo Lugones en 
“Elogio a Maquiavelo” y de Roberto Arlt en Los lanzallamas. Se analizan las 
condiciones de producción y se rastrean distintos diálogos interdiscursivos. Se 
propone pensar el personaje del Astrólogo de la novela de Arlt como réplica a la 
figura del genio del texto de Lugones. Luego se incorporan algunas nociones 
metafísicas de la teoría pansemiótica de Charles Sanders Peirce. Esta teoría resulta 
útil para pensar otro acercamiento posible a la pregunta por el sentido de “lo 
maquiavélico”. El objetivo del recorrido propuesto es recuperar el carácter situado y 
conflictivo de los materiales analizados.  

Palabras clave: semiótica, Lugones, Arlt, maquiavélico; Buenos Aires. 

Abstract: 

This article analyzes the meaning of “the machiavellian” during the 1920s in the city 
of Buenos Aires. In particular, drawing on the theoretical framework developed in 

 
1 Agradezco este artículo a Julián Pigna, por la vida entre las salas de la calle Corrientes, Diagonal 

Norte y Plaza Houssay.  

2 Consejo Nacional de Investigaciones Científicas y Técnicas (CONICET) / Instituto de 

Investigaciones Gino Germani / Universidad de Buenos Aires, Argentina. Contacto: 

zanellimilena@gmail.com 

https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/anuariocuyo
https://orcid.org/0000-0003-0067-7452
mailto:zanellimilena@gmail.com
mailto:zanellimilena@gmail.com


INTERDISCURSIVIDAD MAQUIAVÉLICA: MÁS ALLÁ DEL GENIO Y DEL ASTRÓLOGO 

222          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

Eliseo Verón’s semiotic theory, it examines Leopoldo Lugones’s discourse in “Elogio a 
Maquiavelo” and Roberto Arlt’s Los lanzallamas. The study focuses on the conditions 
of production and traces different interdiscursive dialogues. It suggests interpreting 
Arlt’s character of the Astrologer as a reply to Lugones’s figure of the genius. 
Subsequently, certain metaphysical notions from Charles Sanders Peirce’s 
pansemiotic theory are incorporated. This theoretical approach proves useful in 
considering another possible way of addressing the question of the meaning of “the 
machiavellian”. The aim of this analysis is to recover the situated and conflictive 
nature of the materials examined. 

Keywords: semiotics, Lugones, Arlt, Machiavellian, Buenos Aires. 

Caída entre los grandes edificios cúbicos, con panoramas de pollos 

a “lo spiedo” y salas doradas, y puestos de cocaína, y vestíbulos de teatros 

¡Qué maravillosamente atorranta es por la noche la calle Corrientes! ¡Qué 

linda y qué vaga! Más que calle parece una cosa viva, una creación que 

rezuma cordialidad por todos sus poros. 

Roberto Arlt (1981, p. 147) 

 

Que siempre ha habido chorros 

Maquiavelos y estafaos 

Contentos y amargaos, valores y dublé 

Pero que el siglo veinte es un despliegue 

De maldá' insolente ya no hay quien lo niegue 

Vivimos revolcaos en un merengue 

Y en el mismo lodo todos manoseaos. 

Enrique Santos Discépolo (1934)  

1. Introducción  

En este trabajo propongo un análisis semiótico sobre “lo 

maquiavélico” en el contexto de final de la década de 1920 en la 

ciudad de Buenos Aires. Rastreo el significante “maquiavélico” en el 

artículo periodístico “Elogio a Maquiavelo” (1927) de Leopoldo 

Lugones y en la novela Los lanzallamas (1972) de Roberto Arlt. En el 

primero, la “política maquiavélica” es explicada en relación a la figura 



MILENA ZANELLI 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                223 

del genio. En el segundo, lo “maquiavélico” caracteriza el plan del 

personaje ficticio del Astrólogo. La pregunta que motiva esta 

investigación es cómo analizar el sentido de “lo maquiavélico” en 

ambos discursos. La hipótesis que deseo defender es que, a partir de 

un marco teórico semiótico, lo maquiavélico expresado en el plan del 

personaje del Astrólogo en Los lanzallamas puede interpretarse 

como una réplica al genio maquiavélico presente en “Elogio a 

Maquiavelo”. Luego, desde una lectura metafísica de la teoría 

semiótica, me interesa plantear la posibilidad de extender el análisis 

sobre el sentido de lo maquiavélico más allá de los discursos sociales 

hacia otro modo de ser u ontología. Específicamente, intento 

bosquejar la conformación de un espacio maquiavélico como una 

deriva teórica posible para pensar el problema presentado.  

Entonces el objetivo de este trabajo es realizar una 

investigación sobre “lo maquiavélico” que atienda a la particularidad 

del espacio local. No pretendo realizar una reconstrucción 

totalizante, sino componer una narración a partir de distintos 

fragmentos. Por este motivo, el marco teórico elegido para realizar 

este recorrido parte de la teoría de la semiosis social de Eliseo Verón 

(1987; 1993; 2004). Su trabajo es relevante porque realiza un análisis 

del discurso que recupera la materialidad del sentido y la 

construcción de lo real en la red de la semiosis. De esta manera, 

posibilita desarrollar un análisis de los discursos de Lugones y Arlt 

dando cuenta de la singularidad de las condiciones de producción y 

de sus efectos a partir de los distintos diálogos interdiscursivos. El 

sentido de “lo maquiavélico” como materia significante aparece 

entonces en el trabajo sobre las huellas encontradas en este análisis.  

En la fundamentación de su propuesta, Verón destaca su 

lectura de la teoría semiótica de Charles Sanders Peirce. Sin embargo, 

todo trabajo de recepción supone un ejercicio de rastrillaje donde 

siempre hay pérdidas. El proceso semiótico, como azada que surca el 

material textual, compone descomponiendo. En el caso de la lectura 

que realiza Verón, la metafísica de Peirce se presenta como superficie 



INTERDISCURSIVIDAD MAQUIAVÉLICA: MÁS ALLÁ DEL GENIO Y DEL ASTRÓLOGO 

224          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

pedregosa o excedente. En el trabajo de investigación aquí 

propuesto, me interesa recuperar algunos de estos restos para 

pensar su productividad. Por lo tanto, el marco teórico elegido 

supone trabajar principalmente desde la teoría de la semiosis social 

de Verón; pero también dar cuenta de sus bordes o durezas, es decir, 

de aquella capa metafísica, que fue relegada a la zona más abisal.  

2. Hacia un estado de la cuestión: lo maquiavélico como cosa 

Con el objetivo de indagar sobre el sentido de “lo 

maquiavélico” en los discursos de Arlt y Lugones resulta pertinente 

revisar los antecedentes teóricos. Existen investigaciones relevantes 

sobre las novelas de Arlt provenientes del campo del análisis literario. 

En particular, resultan de especial interés aquellas investigaciones 

que indagaron en las condiciones materiales y las ideológicas de su 

discurso (Piglia, 1986; Sarlo, 2003; González, 2008; Saítta, 2018). 

Estos trabajos, si bien son un insumo fundamental, no desarrollan la 

pregunta por “lo maquiavélico”3.  

En el caso de los discursos políticos de Lugones, sus 

intervenciones más estudiadas fueron sus conferencias, entre las que 

se destacan El payador (1916) y La hora de la espada (1925). En 

general, los análisis se focalizan en la figura del gaucho como mito 

fundador de la literatura nacional y del ser argentino (Svampa, 1994; 

Altamirano y Sarlo, 1997; Terán, 2009). Los escasos estudios que 

citan el “Elogio a Maquiavelo” realizan una mención breve en función 

de enfatizar la descripción del perfil autoritario del autor (López, 

2004; Roger, 2004).  

 
3 Horacio González realizó varias investigaciones sobre la filosofía de Maquiavelo, entre las que 

se destaca “Maquiavelo y el problema de la lectura” (2019), pero no vincula estas 

investigaciones con sus análisis literarios sobre Lugones.  



MILENA ZANELLI 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                225 

En el campo de los estudios maquiavelianos, el trabajo de 

Leandro Losada (2019) ha reorientado recientemente la atención 

hacia las formas en que Maquiavelo fue leído en Argentina por 

algunos de los principales representantes de la teoría política. Este 

importante trabajo histórico de recuperación analiza el artículo de 

Lugones, pero se focaliza en el debate político entre liberales y 

antiliberales. De este modo, si bien señala que en el siglo XX el 

“maquiavelismo4 se mantuvo como tópico prevaleciente” (p. 66) para 

designar despectivamente a los hombres de poder, continúa la 

tendencia de interpretar a Maquiavelo como pensador político. 

Como explica Sandro Landi (2022), esta lectura dominante, 

motorizada por “alguno de los grandes filósofos del siglo XX –

Benedetto Croce, Leo Strauss, Isaiah Berlin– contribuyó de manera 

decisiva a estructurar el campo de estudio en torno a las nociones de 

moralidad y libertad” (p. 19). 

Se puede advertir entonces que existe un dispositivo de 

regulación del discurso sobre Maquiavelo, donde la pregunta por el 

maquiavelismo o “lo maquiavélico” suele ser desestimada por los 

estudios académicos. Sin embargo, forma parte de un imaginario 

colectivo extensamente presente en el pensamiento y el sentido 

común occidental. Durante más de cuatro siglos “lo maquiavélico” 

hizo referencia a una “imago popular” (Lefort, 2010, p. 13), que 

condensa ciertas creencias de una comunidad sobre la perversidad 

del poder y de los hombres. Se trata entonces de representaciones 

que dan cuenta de una tensión en “el principio de ordenación de la 

vida comunitaria en la que se diseminan” (Barros, 2024, p. 255). 

 
4Marcelo Barbuto (2014) explica que el maquiavelismo se relaciona, en primer lugar, con una 

interpretación de la obra de Maquiavelo que enfatiza la amoralidad de la política y la 

preeminencia de la razón de Estado. En segundo lugar, es un adjetivo que connota un modo de 

proceder con astucia o doblez. Esta segunda acepción es la utilizada por Losada. “Lo 

maquiavélico”, por su parte, es un sustantivo de la segunda acepción del maquiavelismo. En 

cambio, “lo maquiaveliano” refiere a “la crítica especializada en el pensamiento y la obra de 

Maquiavelo” (p. 24). 



INTERDISCURSIVIDAD MAQUIAVÉLICA: MÁS ALLÁ DEL GENIO Y DEL ASTRÓLOGO 

226          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

El rápido recorrido a través de los distintos antecedentes 

teóricos sobre el tema elegido dibuja un mapa de parajes poco 

transitados. Ante este panorama desafiante resulta atractiva la teoría 

de la semiosis social de Verón. En primer lugar, porque comprende al 

texto como objeto concreto que se extrae de un “flujo de circulación 

de sentido” (Verón, 2004, p. 56) y que constituye solo un punto de 

partida para producir el concepto de discurso. Los discursos sociales 

son materias significantes o cosas, que atraviesan todo el sistema de 

la semiosis. Por lo tanto, es una teoría que propicia la exploración de 

distintos territorios discursivos, sin excluir del análisis ningún ámbito 

del sentido. El análisis semiótico es susceptible de realizarse a partir 

de prácticas discursivas formales e informales, en fenómenos 

explícitos e implícitos, en textos escritos, prácticas orales o en 

representaciones visuales. De este modo, se trata de una teoría que, 

lejos de relegar el análisis de “lo maquiavélico” en favor de conceptos 

dominantes dentro del campo de la teoría política maquiaveliana, 

otorga legitimidad al problema que orienta esta investigación. 

En segundo lugar, la propuesta de Verón es útil para analizar 

los discursos de Lugones y de Arlt desde una mirada que atienda a las 

condiciones determinadas bajo las cuales esos discursos se crean, 

circulan y reconocen. Para el semiólogo argentino no es posible 

realizar un análisis discursivo sin asumir que todo fenómeno social es 

un proceso de producción de sentido, y toda producción de sentido 

es social y, por lo tanto, histórica. En palabras del autor, “El análisis 

de los discursos no es otra cosa que la descripción de las huellas de 

las condiciones productivas en los discursos, ya sean las de su 

generación o las que dan cuenta de sus ‘efectos’” (Verón, 1993, p. 

127). Al rastrear las huellas de las operaciones se reconstruye 

fragmentariamente “pequeños pedazos del tejido de la semiosis” 

(Verón, 1993, p. 124), que son así transformados en productos. 

Por lo tanto, la teoría de la semiosis social es un insumo para 

reconstruir procesos a partir del estudio de las huellas presentes en 

los productos. Este aspecto del marco teórico elegido es relevante 



MILENA ZANELLI 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                227 

porque enfatiza el carácter material de los discursos dentro del 

entramado social y posibilita considerar “lo maquiavélico” como 

cosa. En este sentido, evita interpretaciones formalistas, propias de 

la historia de las ideas (Lovejoy, 1940), que tienden a reducir los 

discursos a expresiones fieles o desviadas de ideas universales. En 

esta clase de lecturas, existiría una idea-unidad maquiaveliana que 

reaparece en distintos contextos históricos. Pero también evita 

interpretaciones que otorgan una preeminencia de la dimensión 

subjetiva sobre el contexto lingüístico (Skinner, 2007). Según estas 

interpretaciones, los discursos sobre Maquiavelo se comprenderían 

a partir de las innovaciones que produce el designio de un autor 

respecto del vocabulario político vigente.  

Esta última estrategia, propia de algunos exponentes de la 

historia intelectual desarrolladas durante el denominado giro 

lingüístico5, pretende superar los problemas de abstracción y 

reificación, que supone la historia de las ideas cuando omite los 

debates y las prácticas lingüísticas. No obstante, desde la perspectiva 

semiótica propuesta, se trata de una estrategia que, al concentrar el 

análisis en la intencionalidad de la conciencia, termina por suponer 

“sujetos sin cuerpo” (Verón, 1993, p. 99). Por lo tanto, al igual que la 

historia de las ideas, son posiciones donde el signo tiene un carácter 

inmaterial. Además, son posiciones historiográficas que, al aceptar 

“ideas universales” o “vocabularios políticos vigentes”, no permiten 

encontrar originalidad en los discursos latinoamericanos. Así, sus 

“hallazgos serán siempre predecibles” (Palti, 2014, p. 9), porque 

reproducen una vocación normativa que tiene fuertes sesgos 

eurocéntricos.  

En contraposición a estos análisis, la teoría semiótica 

cuestiona las condiciones de producción y da cuenta del carácter 

 
5Richard Rorty (1998) denomina “giro lingüístico” a la revolución filosófica más reciente, la cual 

“tiene el punto de vista de que los problemas filosóficos pueden ser resueltos (o disueltos) 

reformando el lenguaje o comprendiendo mejor el que usamos en el presente" (p. 50). 



INTERDISCURSIVIDAD MAQUIAVÉLICA: MÁS ALLÁ DEL GENIO Y DEL ASTRÓLOGO 

228          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

contingente y antagónico de los discursos en la especificidad del 

territorio. El trabajo sobre productos semióticos implica abordar los 

diálogos interdiscursivos, comprender “lo maquiavélico” como 

respuesta a otros discursos, que tienen reconocimiento social. La 

dimensión del reconocimiento expresa las luchas de intereses locales 

por la producción de sentido, como resultado de condiciones de 

generación específicas del momento. También la circulación, que se 

manifiesta en la diferencia entre la producción y el reconocimiento, 

obliga a valorar el entramado complejo de la conflictividad social de 

forma situada.  

3. Condiciones de producción  

En primer lugar, interesa pensar las condiciones de 

producción a partir de las cuales se crearon los discursos 

seleccionados sobre “lo maquiavélico”. El artículo de Lugones se 

publicó en 1927, mientras que la novela de Arlt en 1931, como 

continuación de la novela Los siete locos (2006), publicada en 1929. 

Por lo tanto, es necesario indagar en los escenarios de producción 

discursiva de la ciudad de Buenos Aires durante fines de la década de 

1920. Para comenzar a delinear estos escenarios, cabe destacar que 

1927 es un año relevante para lxs lectorxs de Maquiavelo. En ese 

momento se cumplen cuatrocientos años de su fallecimiento. Losada 

(2019) sostiene que, si bien la efeméride suscita un interés especial, 

lo cierto es que durante la década de 1920 sus ideas fueron “objeto 

de una atención sin precedentes en el pensamiento político 

argentino” (p. 63). 

La recepción de Maquiavelo en esta época puede ser 

comprendida en el marco de transformaciones generales, que 

incluyen la profesionalización del trabajo intelectual, el avance de la 

industria editorial y el movimiento de reforma universitaria (Romero, 

1965; Prislei, 1999). Todos estos cambios dan cuenta de un proceso 



MILENA ZANELLI 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                229 

de modernización de las grandes ciudades, que suscita un intenso 

debate ideológico-estético en el campo intelectual y artístico (Rama, 

1985; Sarlo, 2003).  

La llegada masiva de migraciones internacionales y la 

democratización de la cultura producen distintas posiciones respecto 

de la lengua y la tradición nacional. Conviven de modo conflictivo 

miradas revolucionarias y posiciones nostálgicas o conservadoras. 

Entre estas últimas se destaca la de Scalabrini Ortiz (1931), quien 

sostiene que el “Hombre de Corrientes y Esmeralda” nace de la 

ciudad “acosada por runflas siempre crecientes de extranjeros” (p. 

39). El porteño es el arquetipo espiritual, el hombre de las 

muchedumbres, que resiste en soledad el torbellino de 

transformaciones. Es importante destacar que estas 

transformaciones no solo se relacionan con las personas. En 1930, un 

año antes de la publicación de la novela de Scalabrini Ortiz, se lleva a 

cabo en Buenos Aires la instalación de los cables de alumbrado 

eléctrico, y se firma la autorización del sistema de colectivos, que se 

efectúa en 1931. La metrópoli alarga sus días y acelera su velocidad. 

En el campo filosófico conviven posiciones positivistas y 

racionalistas surgidas en el siglo XIX junto con corrientes 

espiritualistas y vitalistas, las cuales se posicionan de forma crítica 

respecto de la modernidad y la ciencia. En el terreno político, se trata 

de un momento histórico caracterizado por la crisis de la democracia 

representativa. La revolución de 1917 en Rusia, la Primera Guerra 

Mundial y el ascenso del fascismo en Italia en 1922 configuran una 

etapa marcada por la violencia y el militarismo.  

En el caso de Argentina, luego de la sanción de la Ley Sáenz 

Peña en 1912, que estableció el voto secreto y universal masculino, 

se intensifica una reacción conservadora y antidemocrática, que 

culmina con el primer golpe de Estado en el país en 1930 encabezado 

por José Uriburu. La crisis política desatada en la década de 1920 fue 

analizada por Halperín Donghi (2013) como un “machiavellian 



INTERDISCURSIVIDAD MAQUIAVÉLICA: MÁS ALLÁ DEL GENIO Y DEL ASTRÓLOGO 

230          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

moment”, en tanto se trata de un momento de transición, que solo 

puede ser superado por la presencia de un príncipe capaz de 

transmutar su virtud individual en virtud colectiva.  

El concepto de “machiavellian moment” hace referencia al 

libro El momento maquiavélico6. El pensamiento político florentino y 

la tradición republicana atlántica de J. G. A. Pocock (2003). En el 

célebre texto, el autor sostiene que el concepto en cuestión designa 

el momento histórico en el cual Maquiavelo escribió, pero también al 

“tiempo en que la república se enfrentaba a su propia limitación 

temporal, intentando permanecer moral y políticamente estable 

frente a las embestidas de un flujo de acontecimientos irracionales” 

(Pocock, 2003, p. 78). En este último sentido consiste en una 

herramienta que posibilita comprender un momento de contingencia 

de la república, es decir, cuando se encuentra envuelta en 

contradicciones y tensiones.  

Losada (2019) retoma la caracterización propuesta por 

Halperín Donghi del contexto político para explicar otra de las 

posibles causas de la creciente presencia de estudios sobre 

Maquiavelo. Frente a la inestabilidad de la democracia liberal y el 

auge del totalitarismo, “Maquiavelo pudo aparecer como 

responsable o inspirador de ambos fenómenos o como uno de los 

autores a los que acudir para superarlos” (p. 69). 

A partir de este rápido recorrido, es posible concluir que en 

la década de 1920 la figura y la obra de Maquiavelo adquieren amplia 

notoriedad en Argentina. Aparecen en textos de teoría política de 

modo explícito ligadas al problema teórico del liderazgo político en 

 
6 Lxs comentadorxs de habla española del texto de Pocock eligen en general no traducir el 

concepto “machiavellian moment” o traducirlo como “momento maquiaveliano”. Se distancian 

de esta forma de los traductores al español de la edición de Tecnos, quienes, como reconstruye 

Barbuto (2013), sostienen que “en el español de España es incorrecto maquiaveliano, y lo 

correcto es maquiavélico” (p. 20) porque “maquiaveliano” no se encuentra aún en el 

diccionario de la RAE.  



MILENA ZANELLI 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                231 

momentos de crisis institucional. No obstante, siguiendo la 

metodología semiótica, también resulta relevante observar la 

naturaleza social de este fenómeno. Si en esta estrategia el sujeto se 

“reencuentra con su mundo y su cuerpo” (Verón, 1993, p. 100), 

entonces es necesario exceder el corpus de la teoría política y dar 

cuenta de otras huellas discursivas y extradiscursivas. En este caso, 

se describieron condiciones de producción relacionadas con la 

historia, los debates filosóficos y culturales y las innovaciones 

tecnológicas. Todas estas transformaciones socavaron el escenario 

de la ciudad de Buenos Aires. En lo que sigue, analizo los discursos de 

Lugones y Arlt para continuar rastreando la circulación, el 

reconocimiento y las lecturas existentes en la configuración de 

sentidos alrededor de “lo maquiavélico”.  

4. La política maquiavélica  

En Argentina en el siglo XIX y principios del XX la figura y el 

pensamiento de Maquiavelo suscitaron en general desdén y rechazo. 

El texto de Lugones es uno de los primeros donde su obra es 

reivindicada. Por lo tanto, en el “Elogio a Maquiavelo” opera cierta 

audacia discursiva desde el mismo título. Este gesto introduce una 

confrontación directa con el campo cultural y académico. A su vez, el 

texto es una proclama en contra de la democracia liberal, el sufragio 

universal, el racionalismo, el ideal de progreso y el cristianismo. 

Todos estos tópicos no constituyen una novedad en el pensamiento 

del autor porque se encuentran en sus intervenciones anteriores. De 

hecho, el nombre de Leopoldo Lugones permanece grabado en el 

imaginario nacional como la voz que anticipa en 1924 la injerencia de 

las Fuerzas Armadas en el golpe de Estado de 1930. Sin embargo, en 

el “Elogio a Maquiavelo” focaliza su diatriba militarista en una figura 

presentada anteriormente en el Elogio de Ameghino (1915): la del 

genio. Afirma que la hora de la espada es también la hora del genio. 



INTERDISCURSIVIDAD MAQUIAVÉLICA: MÁS ALLÁ DEL GENIO Y DEL ASTRÓLOGO 

232          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

Y la genialidad en 1927 es comprendida a partir de la política 

maquiavélica. 

Para Lugones, Maquiavelo fue el primero en erigir el 

sentimiento de amor a la patria por sobre cualquier otro ideal. La 

obra de Maquiavelo se desarrolla dentro del humanismo del 

Renacimiento –interpretado como máxima expresión de la cultura 

greco-latina, que es la cultura del pueblo–, porque en este momento 

se defiende la valoración de la vida humana por sobre toda entidad 

metafísica. Los hombres, que son una especie belicosa, crean la 

soberanía como expresión de fuerza. La política maquiavélica es, por 

lo tanto, el “arte de dominar por medio de cualquier sistema [...] 

[con] un exclusivo fin: la prosperidad y la fuerza de la nación” 

(Lugones, 1927, p. 299). Al igual que Lenin, Maquiavelo rechaza el 

pacifismo a favor del deber patriótico. Constituye una posición 

biológica y realista porque separa política de moral. Esta separación 

expresa su genialidad respecto de las teorizaciones sobre la política 

existentes en su momento histórico. 

Sin embargo, Lugones afirma que, como todo héroe, el autor 

del Príncipe estuvo condenado a la soledad y a la incomprensión por 

parte de su tiempo. Este aislamiento se conjura en la propia 

actualidad del escritor argentino. Maquiavelo es un genio 

extemporáneo y contemporáneo porque renace en la Italia de 

Mussolini, configurado en una suerte de “fascismo renacentista” 

(López, 2004, p. 129).  

5. Campos discursivos 

La actualidad de la obra del florentino, así como el contexto 

de crisis de la democracia liberal, asemejan la caracterización de 

Lugones con el “machiavellian moment” descrito por Halperín Dongui 

y Losada. Arlt, por su parte, comparte este momento histórico, no 



MILENA ZANELLI 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                233 

obstante, su situación y su obra son bastantes diferentes. Por este 

motivo, su discurso resulta de interés para la propuesta aquí 

desarrollada. Según la teoría semiótica, las huellas de las condiciones 

de producción y reconocimiento se hacen visibles a partir del desfase 

sistemático en los materiales analizados. No debemos estudiar 

operaciones aisladas, sino que es necesario “tomar en consideración 

el conjunto del funcionamiento de una economía discursiva en lo que 

la diferencia de otra” (Verón, 2004, p. 54). Los campos discursivos se 

entrecruzan siempre y es esta contaminación de “juegos discursivos” 

(Verón, 1987, p. 14) lo que motoriza el trabajo semiótico. En este 

sentido, no se elige analizar la novela de Arlt a pesar de su 

heterogeneidad respecto del artículo periodístico de Lugones, sino a 

causa de esta distancia interdiscursiva. 

Entonces, si bien ambos son escritores y periodistas, sus 

lugares de enunciación son disímiles. Lugones es un criollo viejo que, 

desde el escenario del teatro Odeón –ubicado en la esquina de las 

calles Corrientes y Esmeralda–, afirma cumplir una función social al 

operar como “poeta-médium” (Altamirano y Sarlo, 1997, p. 133) 

entre la poesía del pueblo y la mente culta de la clase superior que lo 

escucha. Recordemos que lo popular aquí debe entenderse como el 

legado de la civilización greco-latina. En cambio, Arlt se encuentra en 

los márgenes de las instituciones y recurre a los saberes callejeros 

como materia literaria. En sus novelas late todo aquello que Lugones 

encubre: “[...] un espacio urbano modelado por la pobreza 

inmigratoria, el bajo fondo y la tecnología, en idéntico nivel de 

importancia” (Sarlo, 2003, pp. 58-59). Describe la otra cara de la 

ciudad moderna, la “vida puerca” (Altamirano y Sarlo, 1997, p. 61), el 

paisaje más mundano del Buenos Aires inmigratorio. Sus novelas 

pueden leerse como respuesta a aquello silenciado en las proclamas 

de élite intelectual, pero también se pueden rastrear residuos, 

sentidos traficados, continuidades y diálogos en las distancias 

interdiscursivas.  



INTERDISCURSIVIDAD MAQUIAVÉLICA: MÁS ALLÁ DEL GENIO Y DEL ASTRÓLOGO 

234          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

Uno de los protagonistas más importantes de las dos novelas 

es el personaje del Astrólogo. Vive en una quinta de Temperley –

provincia de Buenos Aires– y es un hombre poderoso, pero 

sumamente extravagante, por ejemplo, entre sus particularidades se 

menciona que está castrado a causa de un accidente. Él es quien 

organiza una conspiración secreta para conseguir una revolución 

comunista. Su plan consiste en generar una falsa célula comunista 

para provocar un golpe de Estado, con la finalidad de despertar más 

tarde la conciencia del pueblo como reacción al poder de los 

militares. Como se ve, el proyecto es tan imbricado como 

disparatado.  

Horacio González (2008) sostiene que en el personaje del 

Astrólogo se encuentra Lugones. Explica que Arlt antes de publicar 

sus novelas mencionó su lectura de Lugones en Las ciencias ocultas 

en la Ciudad de Buenos Aires (cf. Arlt, 2014), uno de sus primeros 

textos, publicado en 1920. En este ensayo autobiográfico, poco 

transitado por la crítica literaria, Arlt describe su acercamiento al 

mundo esotérico. Desarrolla una crítica con tono desmitificante, 

donde advierte que hay que hablarle al pueblo “que sueña y busca la 

verdad” sobre esos “cenáculos de aristócratas del espíritu” (Arlt, 

2014, p. 26). Arlt se ubica del lado del pueblo para aconsejar a los 

suyos contra los inmorales y fraudulentos “astrólogos logreros” (Arlt, 

2014, p. 27). Las agrupaciones sectarias, que son acusadas al mismo 

tiempo –de forma algo contradictoria– de impostoras y de delirantes, 

deben ser perseguidas y prohibidas. Por este motivo, festeja en una 

nota al pie “la actitud de la policía que no hace mucho clausuró una 

Escuela de Magia en Corrientes y Callao” (Arlt, 2014, p. 55). 

Respecto de la literatura teosófica7, Arlt (2014) afirma que 

muchas obras son admirables, admite que satisfacen las ansiedades 

 
7 La teosofía moderna, creada por la rusa Helena Blavatsky en la segunda mitad del siglo XIX, es 

una doctrina ocultista que sintetiza religión, filosofía y ciencia. Leopoldo Lugones fue Secretario 

General de la Sociedad Teosófica argentina y uno de sus intelectuales locales más relevantes. 



MILENA ZANELLI 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                235 

de los hijos de la ciudad, pero concluye que son altamente nocivas. El 

arte, antes de ser libre, debe ser “eminentemente colectivo y 

democrático” (p. 53). No se necesitan “inútiles conocimientos del 

más allá”, se necesitan hombres que trabajen por “la perfección del 

orden social” (p. 62). Sin embargo, cuando menciona a Lugones, 

afirma que “en su hermosa obra Las fuerzas extrañas, plantea 

magistralmente el caso de un ocultista” (p. 54). En esta 

caracterización hay una valoración ambigua hacia el esoterismo, 

entre la denuncia y la fascinación, que luego no se abandona. El 

propio Arlt asume en el texto esta contradicción bajo el hechizo de 

Charles Baudelaire: “[...] las poesías y biografía de aquel gran 

doloroso poeta me habían alucinado al punto que, puedo decir, era 

mi padre espiritual, mi socrático demonio” (p. 13).  

Siguiendo la interpretación de González, también puede 

pensarse a Lugones como otro padre-brujo, que susurra al oído de 

Arlt, quien se posiciona entonces como un aprendiz o hijo bastardo. 

En palabras de González (2008): “Lugones es el oculto personaje 

repudiado de Los 7 locos, a la vez proveedor de no pocos de sus temas 

y discursos –esto se sabe– pero también de sus obsesiones sombrías” 

(p. 117). 

En el análisis realizado en este apartado, el discurso de Arlt 

fue leído a partir de la puesta en relación con las huellas del discurso 

de Lugones. Se mencionó la interpretación de González, quien 

propone un diálogo discursivo entre el ensayo autobiográfico de Arlt, 

el personaje del Astrólogo en sus novelas y Lugones. Me interesa 

continuar explorando estas huellas, que fueron solo presentadas por 

González y que no mencionan “lo maquiavélico”. En lo que sigue 

 

Véase al respecto: Quereilhac, Soledad (2008). “El intelectual teósofo: la actuación de Leopoldo 

Lugones en la revista Philadelphia (1898–1902) y las matrices ocultistas de sus ensayos del 

Centenario”. Prismas, 12, pp. 67–86. 



INTERDISCURSIVIDAD MAQUIAVÉLICA: MÁS ALLÁ DEL GENIO Y DEL ASTRÓLOGO 

236          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

vuelvo sobre el discurso de Arlt para luego pensar a Lugones no tanto 

como “proveedor” de “temas”, sino como adversario discursivo. 

6. El juego maquiavélico 

En Los lanzallamas se encuentran cuatro referencias a 

Maquiavelo y todas salen de la boca del personaje del Astrólogo. En 

este apartado me focalizaré en las dos primeras porque transcurren 

en el mismo párrafo, en una línea de conversación con el Abogado, 

un personaje al cual se quiere convencer que se una a la célula 

revolucionaria. El Abogado no puede comprender cómo el Astrólogo, 

quien afirma ser comunista, quiere traicionar a sus compañeros para 

favorecer una intervención militar con la excusa de que el país será 

víctima del comunismo. También se horroriza porque todo el plan se 

financia con dinero proveniente de burdeles de la calle Corrientes. El 

Astrólogo contesta que no es posible persuadir al pueblo a favor del 

comunismo porque el nivel intelectual del país es pésimo. El pueblo 

solo se volverá comunista cuando reaccione a la tiranía de los 

militares. Finalmente, ante el descrédito del Abogado, afirma que su 

plan es una jugada de ajedrecista y que: 

El ajedrez es el juego maquiavélico por excelencia. Tartakover, un 

gran jugador, dice que el ajedrecista no debe tener un solo final de 

juego, sino muchos; que la apertura de una jugada, cuanto más 

contusa y endiablada, más interesante, es decir más útil, porque así 

desconcierta de cien maneras al adversario. Tartakover, con su 

admirable vocabulario de maquiavelista del ajedrez domina este 

procedimiento: “elasticidad de juego” (Arlt, 1972, p. 48. Cursiva 

añadida).  

En este discurso lo maquiavélico es el nombre que sirve para 

darle un fundamento teórico al plan revolucionario. El Astrólogo, en 



MILENA ZANELLI 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                237 

su rol de intelectual, comprende que su hora es también la de los 

militares. Sus palabras, por lo tanto, resuenan como un eco del 

llamado de Lugones (1925) al levantamiento de las fuerzas armadas. 

Pero también, como el mismo personaje del Astrólogo explícita, 

continúa la voluntad militarista de Lenin y Mussolini.  

La referencia a líderes políticos en función y a noticias 

políticas contemporáneas es constante en Los lanzallamas. Sylvia 

Saítta (2018) sostiene que se trata de la novela más política del autor 

porque se borran “los límites entre la verdad del periodismo y la 

invención de la novela, convirtiendo en verosímil la trama ficcional” 

(p. 101). Así, la literatura se politiza porque incorpora temas y 

procedimientos propios del periodismo.  

Desde la teoría semiótica, es posible agregar que la 

politicidad del discurso se encuentra también en la dimensión de la 

enunciación. El discurso se politiza cuando existe un “destinatario 

positivo” con el que se comparten ideas y un “destinatario negativo” 

frente al cual se realiza una inversión de creencias (Verón, 1987, p. 

17)8. En el caso del personaje del Astrólogo, el líder comunista y el 

fascista constituyen su colectivo de identificación. En cambio, su 

discurso se dirige contra los líderes de las democracias liberales y 

burguesas. La construcción de un adversario siempre tiene un tono 

polémico porque “es una réplica y supone (o anticipa) una réplica” 

(Verón, 1987, p. 16). 

7. Genios, locos, superhombres y eunucos  

Hasta aquí, el análisis de “lo maquiavélico” motorizó la 

reconstrucción de distintos procesos semióticos. En este apartado 

 
8 Verón (1987) sostiene que en el caso de las democracias liberales existe un tercer destinatario 

neutro al cual se intenta persuadir.  



INTERDISCURSIVIDAD MAQUIAVÉLICA: MÁS ALLÁ DEL GENIO Y DEL ASTRÓLOGO 

238          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

interesa desarrollar un análisis comparativo entre las figuras del 

genio en Lugones y del Astrólogo en Arlt con la finalidad de continuar 

trabajando sobre la red de significantes encontrados. Como se 

explicó, el objetivo no es realizar un análisis formal sobre el genio y 

el Astrólogo como figuras retóricas o estilísticas, sino abordarlos 

como lugares de enunciación, que remiten a posiciones discursivas y 

se encuentran cargados de valoraciones sociales. 

En primer lugar, tal como se expuso al final del último 

apartado, resulta significativo que en ambas figuras el saber se 

entrelaza con el deber político. En los discursos políticos, a su vez, el 

componente didáctico se configura como “verdad universal” y el 

componente prescriptivo aparece en el orden de la “necesidad” 

(Verón, 1987, pp. 20-21). Sus intervenciones tienen entonces un 

enorme efecto ideológico. El comunismo para el Astrólogo y el amor 

a la patria para el genio aparecen explicitados como los únicos fines 

absolutos. Para los dos esto supone separar la política de la moral: 

“En cuanto usted quiere introducir una moral en la conducta política, 

la conducta política se transforma en lo que podríamos definir como 

un mecanismo rígido, destructible por la presión de las fuerzas 

externas” (Arlt, 1972, p. 49). A su vez, ambos consideran que la 

violencia es afín al gobierno y a la vida. Así, mientras en el texto de 

Arlt se lee que “Lo evidente [de la vida] es su crueldad. Unos se 

comen a los otros” (Arlt, 1972, p. 39), Lugones afirma que “La ley de 

la vida es la ley de la fuerza” (Lugones, 1927, p. 297).  

Estas afirmaciones suponen también una metafísica 

nietzscheana propia de la época. Mónica Cragnolini (2001) explica 

que Friedrich Nietzsche es un referente del imaginario cultural de 

entonces. Tópicos presentes en los discursos de Lugones, como 

amoralidad, anticristianismo y aristocratismo, son frecuentes en la 

cultura de masas. La figura literaria de Nietzsche se asocia al “genio” 

que encarna estos valores, pero también al “degenerado”, al “loco” 

y al “fascismo” (pp. 116-117). En este sentido, no resulta extraño que 

el personaje del Astrólogo afirme que el hombre del futuro es el 



MILENA ZANELLI 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                239 

“superhombre” (Arlt, 1972, p. 44). Además, en la teoría vitalista del 

filósofo alemán la realidad se compone de fuerzas en permanente 

lucha. Desde esta perspectiva, se comprende que para Lugones lo 

maquiavélico despertó la reacción del anti-maquiavelismo liberal, y 

en el discurso literario de Arlt la tiranía militar animará la conciencia 

comunista. De esta forma, si bien se tratan de posiciones políticas 

distintas, comparten su rechazo a la democracia liberal y al pacifismo 

burgués. Maquiavelo –envuelto por la atmósfera nietzscheana– 

aparece explícitamente para ilustrar esta concepción sobre la 

naturaleza bélica del ser humano.  

Finalmente, en la comparación de ambas figuras, es 

destacable el registro profético que comparten. Si bien el carácter 

programático es propio de todo discurso político, en los discursos 

analizados este rasgo se radicaliza a partir del componente místico. 

La salvación de la nación depende de la intervención del intelectual, 

quien se encuentra condenado a la soledad y al descrédito. El genio 

es como un “astro distante” (Lugones, 1927, p. 301), el único que 

“conoce el secreto” (Arlt, 1972, p. 15). Sin embargo, también se debe 

reconocer que el tono de sus discursos es distinto. El genio de 

Lugones se presenta como un héroe trágico, que hace su aparición 

entre búhos y tinieblas. En cambio, el personaje del Astrólogo entra 

por primera vez en escena con un delantal amarillo, que le da aires 

de científico loco, en una habitación “hedionda de humedad [...] con 

su altísimo cielorraso surcado de telarañas” (Arlt, 2006, p. 17).  

Los bestiarios que se dibujan entre los búhos y las arañas son 

radicalmente diferentes. Los primeros se vinculan al búho de Minerva 

–diosa virgen de la sabiduría, la civilización, la ciencia, la justicia, etc.–

, es decir, al mundo greco-latino, del cual Lugones se reivindica 

heredero. Por su parte, las telarañas en el cielorraso remiten a la 

ciudad y sus ambientes corroídos. El Astrólogo, con su delantal sucio 

y su condición de hombre castrado, parece una deformación 

tenebrosa de Minerva. Arlt no es heredero de la cultura clásica, es un 



INTERDISCURSIVIDAD MAQUIAVÉLICA: MÁS ALLÁ DEL GENIO Y DEL ASTRÓLOGO 

240          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

obrero sin títulos ni conocimientos de lenguas extranjeras. Como él 

mismo señala en las palabras preliminares de Los lanzallamas (1972):  

[...] he resuelto no enviar ninguna obra mía a la sección de crítica 

literaria de los periódicos. ¿Con qué objeto? Para que un señor 

enfático entre el estorbo de dos llamadas telefónicas escriba para 

satisfacción de las personas honorables: “El señor Roberto Arlt 

persiste aferrado a un realismo de pésimo gusto, etc., etc.”. No, no 

y no. [...] Crearemos nuestra literatura, no conversando 

continuamente de literatura, sino escribiendo en orgullosa soledad 

libros que encierran la violencia de un “cross” a la mandíbula. Sí, un 

libro tras otro, y “que los eunucos bufen” (pp. 5-6). 

Su lengua plebeya escribe mal porque “despoja a las palabras 

cultas de su sentido propio” (Correas, 1996, p. 107) y, de esta 

manera, disputa el capital cultural reconocido. La violencia de su 

escritura, el “cross” que efectúa a la mandíbula de las personas 

honorables y de los eunucos bufadores, no se encuentra en el 

argumento de la novela; en cambio, se genera en los desfases 

semióticos, que hacen temblar la ilusión de completitud de quienes 

creen tener el poder del sentido o del falo.  

8. Interdiscursividad maquiavélica 

De acuerdo a lo expuesto, si bien los discursos de Lugones y 

de Arlt comparten notas ideológicas y filosóficas, sus diferencias son 

significativas. En el personaje del Astrólogo el sentido de “lo 

maquiavélico” es ridiculizado. El intelectual que hace un llamado a las 

armas es presentado como un delirante, una mente despótica, cruel 

y disparatada. Como en el tango “Cambalache” –estrenado en 1934 

en el teatro Maipo, ubicado sobre las calles Esmeralda y la avenida 

Corrientes–, ejerce a viva voz la “maldá' insolente” (Discépolo, 1934). 



MILENA ZANELLI 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                241 

Cuando es lo mismo ser derecho que traidor, el intelectual ya no debe 

fingir valores ni compostura. Alejado de la pompa y la solemnidad del 

genio maquiavélico, en el discurso literario de Arlt no hay “astro 

distante” (Lugones, 1927, p. 301), hay un Astrólogo que afirma que la 

astrología es mentira. Pero aquí la estafa no es un medio para un fin 

superior, sino que se devela como el fundamento mismo de la trama 

política y literaria.  

Por lo tanto, “lo maquiavélico” opera en el discurso de 

Lugones y en el de Arlt de forma distinta. A pesar de que ambos 

escriben durante el “machiavellian moment” no hay una relación 

lineal entre sus discursos. Como se mencionó, esto se explica según 

la teoría semiótica porque existe una “indeterminación relativa entre 

producción y reconocimiento” (Verón, 1993, p. 189). Alrededor de “lo 

maquiavélico” se crea un campo de efectos de sentidos múltiples. En 

el discurso de Lugones se invoca al genio para pensar la legitimidad 

de la violencia militar desde la voz consagrada del pensador 

iluminado; mientras que en Arlt “lo maquiavélico” se ficcionaliza 

como comedia dramática y, por lo tanto, como desautorización de la 

elite intelectual conservadora.  

Tal como señaló González, en el cambio de tono que se 

desarrolla en el discurso arltiano se gesta tanto un reconocimiento 

como un rechazo. Aquí la figura del Astrólogo opera como burla y 

fascinación9 por “lo maquiavélico”. Es necesario aclarar que el 

procedimiento de ridiculización no implica dejar de advertir los 

peligros reales de la hora de la espada. Esta advertencia cobra más 

relevancia si se recuerda que Los lanzallamas se publica luego de 

haber transcurrido un año de la primera dictadura cívico-militar del 

país. A partir de este contexto, Piglia (1986) afirma que “Los golpes 

 
9 Rocco Carbone (2024), en su análisis de las novelas de Arlt llama la atención respecto de la 

fascinación que produce el fascismo, descrito como “locura colectiva” (p. 103) y “poder 

psicotizante y celular” (p. 109). A su vez, denomina “Momento Arlt” –en clara alusión al 

“machiavellian moment” propuesto por Pocock– al cruce que existe entre política y literatura.  



INTERDISCURSIVIDAD MAQUIAVÉLICA: MÁS ALLÁ DEL GENIO Y DEL ASTRÓLOGO 

242          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

de Estado [...] han estado siempre rodeados de ese aire entre 

envarado y circense que Arlt capta muy bien” (p. 25). Lo maquiavélico 

es el nombre de una ficción criminal, que es rechazada al darle aires 

de payasada siniestra.  

En esta reconstrucción de fragmentos, el reconocimiento del 

discurso lugoniano fue interpretado como diálogo polémico. No se 

trata solo de una recepción temática porque en el análisis de las 

huellas discursivas y extradiscursivas fue posible dar cuenta de la 

presencia de un otro adversarial. En el discurso de Arlt existe una 

operación de réplica respecto del mundo esotérico, cultural y político 

propio de la élite dominante de la ciudad porteña de fines de la 

década de 1920.  

9. Reacciones y proyecciones en la trama discursiva 

Cuando se profundiza el análisis de la red de fibras que 

componen este tejido semiótico se observan otras múltiples tramas 

interdiscursivas. La figura del Astrólogo no solo parodia la teosofía y 

el militarismo al cual adhiere Lugones en 1927, también es una 

réplica a su pasado y una anticipación de su devenir biográfico. Toda 

réplica, además de ser una reacción, prevé la circulación de sentido 

en el futuro. En este caso, en la acusación que realiza el personaje del 

Abogado al Astrólogo de traicionar a sus compañeros comunistas, 

resuena la temprana militancia de Lugones. En su juventud, el 

escritor cordobés fue parte del Partido Socialista con una postura de 

izquierda radicalizada, hecho que está “perfectamente documentado 

a través del periódico La Montaña [...] donde sus artículos tienen un 

agresivo tono antiburgués y antisistema” (Terán, 2008, p. 169).  

En cuanto al movimiento de anticipación, resulta llamativo 

que en las novelas de Arlt el suicidio sea un tema recurrente. En Los 

siete locos el Astrólogo se refiere a la “peste del suicidio” (Arlt, 2006, 



MILENA ZANELLI 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                243 

p. 73) y Los lanzallamas concluye con el suicidio de Erdosain, 

compañero del Astrólogo y personaje principal de ambos textos. 

Cuando la revolución soñada no se concreta, Erdosain se da a la fuga 

y luego se dispara en el pecho en un tren camino al oeste plebeyo de 

la provincia de Buenos Aires. Como es sabido, Lugones, también elige 

acabar con su vida en 1938, en su caso en Tigre, en un paraje de la 

pudiente zona norte de la provincia. 

Previamente, durante el mandato del dictador Uriburu 

(1930-1932), Lugones había aspirado infructuosamente10 a 

convertirse en consejero del príncipe para la conformación de un 

nuevo orden militar y represivo. El escritor imagina “una utopía 

autoritaria cuya implementación supone la ausencia de piedad” 

(López, 2004, p. 132). Tampoco tuvo mayor suerte durante el 

gobierno del militar Agustín Justo (1932-1938) a quien solicita no 

incurrir en los errores del liberalismo y el legalismo. Para Lugones la 

revolución es una cuestión de vida o muerte. No obstante, también 

teme que Leopoldo Lugones hijo pudiera acabar en prisión con el 

posible retorno del régimen democrático. El único descendiente del 

escritor se desempeñó como jefe de la Sección de Orden Político de 

la Policía de Uriburu y tuvo un rol importante en la tortura de presos 

políticos. Sus innovaciones técnicas y su inusitada crueldad le 

valieron el apodo del “mago de la picana” (Ragendorfer, 2022). 

Lugones padre se suicidó dos días antes de la salida de Justo del 

poder; mientras que su hijo terminó con su propia vida en 1971, 

durante el declive de la dictadura de Agustín Lanusse.  

 
10 Olga Echeverría (2009) afirma que “Lugones, fue convocado para la redacción de las 

proclamas golpistas pero sus ideas, al parecer, fueron modificadas antes de hacer públicos los 

discursos y se le ofreció el puesto de Director de la Biblioteca Nacional, es decir una función 

(que no fue aceptada por el poeta) muy distante del poder político” (p. 32). La proclama que 

lee Uriburu cuando se presenta ante la población, escrita por el sector que respondía a Agustín 

Justo, elimina todo contenido disruptivo y suma la promesa del retorno a la legalidad. 



INTERDISCURSIVIDAD MAQUIAVÉLICA: MÁS ALLÁ DEL GENIO Y DEL ASTRÓLOGO 

244          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

Las novelas de Arlt no adivinan los hechos futuros, sino que 

operan como anticipación discursiva de la radicalización del 

escenario político. El desprecio hacia los sectores populares es el 

cartucho que carga en la recámara del discurso de Lugones, pero es 

gatillado por un gobierno militar donde el rival es transformado en 

enemigo absoluto. De este modo, la tragedia atraviesa el texto y tiñe 

toda la ciudad de Buenos Aires. Un capítulo paradigmático de esta 

historia fue el fusilamiento de Severino di Giovanni en febrero de 

1931. El italiano había huido del régimen totalitario de Mussolini y se 

había convertido en uno de los dirigentes anarquistas más 

importantes del país. La policía, dirigida por Lugones hijo, primero lo 

busca en una imprenta ubicada en las calles Callao y Sarmiento, y 

luego extiende su persecución por la avenida Corrientes, lo cual 

generó una víctima civil. Di Giovanni fue capturado en el centro 

porteño, fue trasladado a una penitenciaría, fue torturado en su 

rostro, sus brazos y sus genitales y, finalmente, fue sentenciado a 

muerte.  

Arlt presenció el fusilamiento de Di Giovanni y escribió una 

muy breve crónica titulada “He visto morir” (1931), que forma parte 

de la serie de aguafuertes publicadas en el periódico El mundo. Pero 

es a través de la ficción donde da a luz a una trama que vuelve legible 

la tragedia del campo político argentino. En Los lanzallamas, novela 

publicada nueve meses después de “He visto morir”, produce un 

desplazamiento en la circulación de sentido del discurso oficial. 

Desde la perspectiva de la interdiscursividad, Lugones padre leído 

como réplica del personaje del Astrólogo, es el devenir de la “política 

maquiavélica” a la “elasticidad del juego” maquiavélico, del “genio 

maquiavélico” al “astrólogo logrero” y del padre castrador al padre 

castrado.  

 



MILENA ZANELLI 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                245 

10. Semiosis social y pansemiosis cósmica 

La figura del genio y la del Astrólogo en los discursos de 

Lugones y Arlt escenifican una batalla política dentro del campo 

intelectual. Esta lectura puede vincularse con las interpretaciones 

sobre la obra de Arlt realizadas desde el análisis literario. Por caso, 

Sarlo (2003) sostiene que en sus novelas desarrolla una guerra entre 

los saberes académicos y los otros saberes: “[...] saberes técnicos 

aprendidos y ejercidos por los sectores populares; los saberes 

marginales, que circulan en el under-ground espiritista, ocultista, 

mesmerista, hipnótico de la gran ciudad” (p. 52). A partir de los 

fragmentos analizados aquí, es necesario agregar que este 

enfrentamiento toma el sentido de “lo maquiavélico”.  

A su vez, el trabajo semiótico propuesto permitió rastrear un 

campo discursivo que excede el texto escrito y el ámbito de la teoría 

política. Como se explicó, esta estrategia difiere de la realizada por 

los estudios historiográficos, que teorizaron sobre la recepción del 

pensamiento de Maquiavelo en la Argentina a fines de la década de 

1920. En estos estudios, el concepto de “machiavellian moment” de 

Pocock opera como clave de lectura, entendido tanto como una 

herramienta para interpretar los tiempos de crisis política de la 

República, como el momento de auge de lecturas y discusiones sobre 

el pensamiento político de Maquiavelo. 

Desde el marco teórico desarrollado por Verón, “lo 

maquiavélico” fue comprendido como cosa o materialidad 

significante, inscrito a su vez en materialidades diversas y presente 

en una red de remisiones y desfasajes. Estos dos aspectos de la teoría 

semiótica veroniana toman como antecedente explícito la propuesta 

del filósofo pragmatista Charles Sanders Peirce. En sus textos, el 

estadounidense afirma que el objeto, el signo y el intérprete son los 

soportes del proceso semiótico, calificado como cosa (thing). Es un 

modelo dialógico porque la cosa no configura un modelo 



INTERDISCURSIVIDAD MAQUIAVÉLICA: MÁS ALLÁ DEL GENIO Y DEL ASTRÓLOGO 

246          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

tridimensional cerrado, sino una tricotomía, es decir, una trifurcación 

que se extiende indefinidamente. El pensamiento no se da sin signo, 

el cual, a su vez, debe ser interpretado en un pensamiento-signo 

posterior.  

La teoría de Peirce, formulada a fines del siglo XIX, es 

relevante en el contexto de discusión semiótica de principios del XXI 

porque aborda el fenómeno de los signos en términos lógicos, 

rechazando la perspectiva lingüística y sus implicancias psicologistas. 

De esta manera, permite superar la perspectiva comunicacional 

imperante a fines del siglo XX, según la cual la lengua es una 

“herramienta de comunicación” al servicio de las “intenciones de los 

locutores” (Verón, 2004, p. 62). Peirce, al expandir la semiótica hacia 

la lógica, destituye el predominio del lenguaje. Por lo tanto, su teoría 

dialoga con la crisis de la noción del signo posterior al giro lingüístico, 

que encuentra expresión en el campo de la filosofía a través del 

análisis del lenguaje en su historicidad y materialidad, sin remitir a la 

autoridad trascendental del significado (Foucault, 1966; Derrida, 

1967a, 1967b). 

La teoría del filósofo estadounidense resultó entonces 

atractiva para erosionar los cimientos del campo contemporáneo de 

la teoría semiótica, ajeno en gran parte a la crisis del signo. Sin 

embargo, la lectura por parte de Verón también es un ejercicio de 

mediación y reformulación, que desplaza importantes aspectos de la 

teoría de Peirce. Me detendré brevemente en uno de estos 

desplazamientos, relativo a la dimensión metafísica, para luego 

presentar otra deriva posible de análisis de “lo maquiavélico”.  

En primer lugar, es importante señalar que en su propuesta 

semiótica Peirce discute también con las teorías nominalistas. 

Considera que la lógica no es una especulación abstracta o formal, 

sino una ciencia normativa que encuentra anclaje en una realidad 

que está organizada por categorías metafísicas universales. En 

palabras de Peirce, “El pragmatismo, entonces, es una teoría del 



MILENA ZANELLI 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                247 

análisis lógico o de las definiciones verdaderas; y sus mayores méritos 

estriban en su aplicación a las concepciones metafísicas más 

elevadas”1112 (CP 6.335). 

Por lo tanto, desarrolla una teoría pansemiótica con 

implicaciones cósmicas porque considera que el “universo está 

impregnado de signos, si es que no está compuesto exclusivamente 

de signos”13 (CP 5.302).  A su vez, rechaza el sustancialismo porque 

conlleva a una concepción dualista entre la mente y la materia, donde 

el significado se comprende en términos de correspondencia. En 

cambio, sostiene que el hombre mismo es un signo en desarrollo, 

definido como hombre-signo. El hombre es pensamiento, y el 

pensamiento es un signo, “[...] en conjunción con el hecho de que la 

vida sea una sucesión de pensamientos” (OFR 1.104). En el proceso 

semiótico, el intérprete no es un lugar restringido a la conciencia 

humana, sino que se trata de efectos de signos –potencialmente 

infinitos– que pueden aparecer en fenómenos biológicos, físicos o 

incluso en máquinas.  

La tendencia a considerar todo como un continuo 

(denominada sinejismo) implica para Peirce que “Toda comunicación 

de mente a mente se realiza a través de la continuidad del ser” (OFR 

2.54). Ahora bien, como se explicó, la transformación de signos no es 

reductible a la experiencia propiamente humana, sino que es un 

proceso que involucra distintas ontologías. Hay semiosis dentro de la 

naturaleza misma, en leyes que son independientes de los 

 
11La convención canónica para citar los Collected Papers of Charles Sanders Peirce es “CP”; 

mientras que se cita como “OFR” la Obra filosófica reunida. El número de volumen se indica a 

continuación y luego, separado por un punto, el número de la página utilizada. Todas las 

traducciones de estas obras son propias.  

12 “Pragmaticism, then, is a theory of logical analysis, or true definition; and its merits are 

greatest in its application to the highest metaphysical conceptions”. 

13 “all this universe is perfused with signs, if it is not composed exclusively of signs”. 



INTERDISCURSIVIDAD MAQUIAVÉLICA: MÁS ALLÁ DEL GENIO Y DEL ASTRÓLOGO 

248          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

pensamientos del hombre-signo. La lógica es entonces solo un “nodo 

en la compleja red sígnica que constituye la vida del universo” 

(McNabb, 2018, p. 17). Esta concepción explica por qué el 

pensamiento no se limita al cerebro humano: “Aparece en el trabajo 

de las abejas, de los cristales y en todo el mundo puramente físico”14 

(CP 4.438). El pensamiento se desarrolla en el mundo orgánico y el 

investigador reconoce que el único peligro de su sistema es que 

“pudiera tal vez no representar a todas las variedades de 

pensamiento no-humano”15 (CP 4.439).  

La dimensión metafísica de la teoría peirceana es rechazada 

por Verón. El argentino sostiene que las categorías son 

independientes del “pensamiento individual” (Verón, 1993, p. 103), 

es decir, de la mente de Peirce en tanto individuo, pero no son 

independientes del pensamiento del hombre. No obstante, también 

sostiene que su propia teoría semiótica tiene una “vocación 

traslingüística” (1993, p. 123). Por lo tanto, se trata de una apuesta 

que al tiempo que asume la necesidad de liberarse de la hegemonía 

de la lingüística y su reducción psicologista, mantiene cierta distancia 

respecto de las implicancias metafísicas de este descentramiento.  

11. El espacio maquiavélico  

A lo largo de esta investigación se analizaron distintos 

diálogos interdiscursivos que buscaron rastrear el sentido de “lo 

maquiavélico” durante la década de 1920 en la ciudad de Buenos 

Aires. Este trabajo utilizó como insumo metodológico la teoría 

semiótica de Verón, la cual, como se desarrolló en el apartado 

anterior, supone una lectura de la teoría de Peirce. En lo que sigue 

 
14 “It appears in the work of bees, of crystals, and throughout the purely physical world”. 

15 “may not represent every variety of non-human thought”. 



MILENA ZANELLI 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                249 

me interesa sugerir una nueva mediación como intérprete de las 

obras de ambos y leer desde la teoría metafísica de Peirce algunos de 

los fragmentos antes analizados desde la semiosis social de Verón. 

Este ejercicio posibilita llevar hasta sus últimas consecuencias las 

críticas al psicologismo y la recuperación de la materialidad del 

sentido. Esta propuesta no implica hallar una contradicción en la 

teoría de Verón, sino prolongar sus efectos desde sus propios 

enunciados. En particular, a partir de su compromiso con una teoría 

que se “sitúa necesariamente en un plano que no es el de la lengua” 

(Verón, 1993, p. 122).  

Siguiendo esta intención, considero que existe una gran 

potencia interpretativa cuando no se reduce al pensamiento humano 

la construcción de lo real en la red de la semiosis. Esta posición 

destituye el privilegio de la lengua16 y el dualismo –y la jerarquía– 

entre la mente y la materia. En este sentido, profundiza en las críticas 

ya presentadas en el estado de la cuestión del presente trabajo, al 

formalismo de la historia de las ideas y al subjetivismo de la historia 

intelectual. Por lo tanto, el ejercicio de interpretación que propongo 

presentar excede el carácter social de la teoría semiótica, al intentar 

extender la transformación de los signos a través de distintas 

ontologías.  

Comparecer ante la dimensión ontológica supone rastrear 

distintos modos de ser en la composición de los materiales 

analizados. Se trata de un trabajo donde el sentido de “lo 

maquiavélico” puede ser pensado como inherente a la realidad 

misma. A partir de esta motivación, creo que el estudio de las huellas 

presentes en los productos trabajados vuelve visible un espacio 

maquiavélico. En particular, la construcción de este espacio se 

 
16 Para un análisis detallado de las distintas críticas realizadas desde la filosofía continental a la 

preeminencia de la lengua o lo textual luego del “giro lingüístico”, véase: Colebrook (2010). Si 

bien alguna de estas críticas abordan el problema del giro semiótico (Latour, 1992), no analizan 

la filosofía de Peirce o realizan una mención breve (Derrida, 1967b).  



INTERDISCURSIVIDAD MAQUIAVÉLICA: MÁS ALLÁ DEL GENIO Y DEL ASTRÓLOGO 

250          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

despliega sobre los adoquines de la calle Corrientes. Como se explicó, 

esta calle se encuentra en la lectura de Scalabrini Ortiz sobre la 

subjetividad propia del porteño de final de la década de 1920, cuando 

lo describe como el “Hombre de Corrientes y Esmeralda”. Luego, en 

el gran teatro Odéon, ubicado en la esquina de esas mismas calles, 

donde Lugones leyó en 1913 el último capítulo de El payador, ante la 

presencia del Gabinete Nacional. En esa misma intersección está el 

teatro Maipo, donde entre el lunfardo y el bataclán, se realizan 

espectáculos que luego fueron censurados por la dictadura militar. 

Entre el Odeón y el Maipo cobra vida la batalla de saberes. Este 

enfrentamiento espacial también se visibiliza en la etimología de las 

palabras: “Odeón” tiene su origen en el latín “odēum” y significa 

“edificio destinado a los certámenes musicales y poético” (Vox, 2010, 

p. 337); en cambio, “Maipo” proviene del mapuche “maipü” y se 

refiere a la “tierra labrada” (Painemal, 2020, p. 17). 

La élite intelectual y política no solo se refugia en la esquina 

de Corrientes y Esmeralda, también transita por los espacios 

esotéricos de moda, como la Sociedad Teosófica de Buenos Aires, 

donde confluyen sin mucho escozor las fronteras entre 

conocimientos científicos y místicos. No obstante, así como la fiesta 

no es propiedad exclusiva de una clase, tampoco lo es el esoterismo. 

Entre la avenida Corrientes y Callao está la Escuela de Magia, donde 

habita el under-ground espiritista. Y sobre los adoquines donde se 

levantan estos edificios camina la “plebe ultramarina”, aquella 

multitud maravillada por el alumbrado eléctrico y la nueva red de 

colectivos. En las novelas de Arlt la calle Corrientes tiene ese brillo 

ruidoso, que aparece en su descripción de los carteles luminosos y la 

trattoria, en la cual comer barato. Pero también es un espacio de 

marginalidad, donde se encuentran los burdeles y los puestos de 

cocaína. En las aguafuertes porteñas, el bullicio se interrumpe por las 

balas de la policía de Uriburu, que persigue por Corrientes a Di 

Giovanni, cuando huyen de la imprenta anarquista, ubicada en el 

centro de la ciudad. 



MILENA ZANELLI 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                251 

Es posible pensar entonces que los distintos fragmentos que 

componen la calle Corrientes constituyen el espacio maquiavélico. La 

calle no es una escenografía, más bien, como afirmaba Arlt (1981) es 

una “cosa viva” (p. 148). Así, el espacio maquiavélico se extiende más 

allá de los discursos sociales. Así, los discursos de Lugones y Arlt 

pueden ser analizados como nodos en el extenso flujo de la semiosis, 

que se despliega a través de la continuidad de los seres, es decir, de 

distintas ontologías. El proceso semiótico excede el texto escrito 

porque los signos que lo constituyen son también efectos del espacio 

físico.  

Se trata de una ontología múltiple porque rebasa el discurso 

literario y el discurso periodístico hasta volver signo un espacio del 

centro de la ciudad. Analizada desde la metafísica de la teoría de 

Peirce, la calle Corrientes, como espacio maquiavélico, puede 

interpretarse como pensamiento no-humano. Se configura entonces 

como soporte que motoriza la propia vitalidad del cosmos, como 

vitalidad del signo mismo.  

12. Reflexiones finales 

En los últimos apartados se propuso explorar las huellas de la 

metafísica de Peirce en el análisis realizado previamente. Esto supuso 

un ejercicio de ir más allá de la teoría de Verón, pero no en un sentido 

trascendental. El “más allá” implica recuperar el movimiento de 

continuidad propio de la dinámica sígnica. A partir de la vocación 

traslingüística de la teoría de Verón, se extendió el movimiento de los 

signos a lo largo del tejido de la realidad. La reconstrucción de ese 

movimiento relacional posibilitó pensar la potencialidad de una 

ontología espacial, que desborda la dimensión de los discursos 

sociales. De este modo, partiendo de los análisis de los discursos de 

Lugones y Arlt, se exploró el sentido de “lo maquiavélico” hasta llegar 

a la calle Corrientes. Se sugirió entonces que es posible emprender 



INTERDISCURSIVIDAD MAQUIAVÉLICA: MÁS ALLÁ DEL GENIO Y DEL ASTRÓLOGO 

252          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

también un análisis semiótico donde el sentido de “lo maquiavélico” 

se expresa en la vitalidad de la mencionada avenida porteña.  

A lo largo del análisis desarrollado, se realizó un 

desplazamiento desde el “machiavellian moment” hacia el “espacio 

maquiavélico”. La intención no fue solo recuperar la dimensión 

cósmica de la semiótica, sino también el adjetivo “maquiavélico”. 

Esto también supone alejarse del concepto “maquiaveliano”, más 

afín a la academia anglosajona, y volver sobre la fertilidad del propio 

suelo o, en este caso, de la propia calle.  

Estos movimientos realizados dan cuenta de la utilidad de la 

semiótica social para abordar “lo maquiavélico” desde una 

perspectiva que valore las condiciones de producción y circulación de 

los discursos; a la vez que exhiben el potencial metafísico de “lo 

maquiavélico” para trazar un mapa de la ciudad de Buenos Aires 

durante los albores del primer golpe de Estado. Por lo tanto, para 

finalizar, concluyo que el “espacio maquiavélico” no es una 

herramienta heurística ni es una fecha donde convergen ciertas 

lecturas. Es un espacio conformado por letreros luminosos, revistas 

anarquistas, péndulos mágicos, camas de prostíbulos y armas de 

fuego. Es la esquina donde camina el gabinete nacional antes de 

ingresar al Teatro Odeón, Enrique Santos Discépolo cuando se dirige 

al Maipo para estrenar su último tango y la muchedumbre 

abarrotada al salir de las oficinas. El sentido de “lo maquiavélico” se 

disputa en la trifurcación infinita de esos pocos metros cuadrados.  

Referencias bibliográficas 

Altamirano, Carlos y Sarlo, Beatriz (1997). La Argentina del Centenario: campo intelectual, vida 
literaria y temas ideológicos”. En Carlos Altamirano y Beatriz Sarlo, Ensayos argentinos. De 
Sarmiento a la vanguardia (pp. 161-200). Madrid: Espasa Calpe. 

Arlt, Roberto (1972 [1931]). Los lanzallamas. Buenos Aires: Compañía General Fabril Editora. 

Arlt, Roberto (1981). “Corrientes por la noche” [1929] y “He visto morir” [1931]. En Daniel 



MILENA ZANELLI 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                253 

Scroggins (Ed.), Las aguafuertes porteñas de Roberto Arlt. Buenos Aires: ECA. 

Arlt, Roberto (2006 [1929]). Los siete locos. Madrid: Mestas. 

Arlt, Roberto (2014 [1920]). Las ciencias ocultas en la Ciudad de Buenos Aires. Buenos Aires: 
Interzona. 

Barbuto, Marcelo (2014). El momento maquiaveliano: Propuesta de un nuevo vocablo para el 
Diccionario de la lengua española (DRAE). Desafíos, 26(1), 217–240. 

Barros, Sebastián (2024). Maquiavelismo y populismo. En Eugenia Mattei y Leandro Losada 
(Coords.), Maquiavelo, el pueblo y el populismo. Historia, teoría política y debates 
interpretativos (pp. 253-274). Buenos Aires: Instituto de Investigaciones Gino Germani / 
CLACSO. 

Carbone, Rocco (2024). Momento Arlt. En Rocco Carbone, Lanzallamas. Milei y el fascismo 
psicotizante (pp. 101-112). Buenos Aires: En Debate. 

Colebrook, Claire (2010). The linguistic turn in continental philosophy. En Alan Schrift (Ed.), The 
History of Continental Philosophy (vol. 6, pp. 279-309). Chicago: University of Chicago Press. 

Correas, Carlos (1996). Arlt literato. Buenos Aires: Atuel.  

Cragnolini, Mónica (2001). Nietzsche en la Argentina entre 1880 y 1945: alusiones y citaciones 
en los márgenes. Instantes y azares: escrituras nietzscheanas, (1), 107-123. 

Derrida, Jacques (1967a). La Voix et le Phénomène. Paris: PUF. 

Derrida, Jacques (1967b). De la grammatologie. Paris: Les Éditions de Minuit. 

Discépolo, Enrique Santos (1934). Cambalache [Canción].  

Echeverría, Olga (2009) Las voces del miedo: los intelectuales autoritarios argentinos en las 
primeras décadas del siglo XX. Rosario: Prohistoria Ediciones.   

Foucault, Michel (1966). Les Mots et les choses: Une archéologie des sciences humaines. Paris: 
Gallimard. 

González, Horacio (2008). Arlt. Política y locura. Buenos Aires: Colihue. 

González, Horacio (2019). Maquiavelo y el problema de la lectura. Papel Máquina. Revista de 
cultura, 13(11), 51-98. 

Halperín Donghi, Tulio (2013). La Argentina y la tormenta del mundo. Ideas e ideologías entre 
1930 y 1945. Buenos Aires: Siglo XXI. 

Landi, Sandro (2002). La mirada de Maquiavelo.  Un ensayo desde la historia intelectual. Buenos 
Aires: Eudeba. 

Latour, Bruno (1992). Ciencia en acción. Barcelona: Labor. 

Lefort, Claude (2010). Maquiavelo. Lecturas de lo político. Madrid: Trotta. 

López, María Pía (2004) Lugones: entre la aventura y la Cruzada. Buenos Aires: Colihue. 

Losada, Leandro (2019). Maquiavelo en la Argentina. Usos y lecturas, 1830-1940. Buenos Aires: 
Katz. 



INTERDISCURSIVIDAD MAQUIAVÉLICA: MÁS ALLÁ DEL GENIO Y DEL ASTRÓLOGO 

254          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

Lovejoy, Arthur Oncken (1940). Reflections on the History of Ideas. Journal of the History of 
Ideas, 1(1), 3–23. 

Lugones, Leopoldo (1915). Elogio de Ameghino. Buenos Aires: Otero. 

Lugones, Leopoldo (1925) “La hora de la espada”. El Hogar: Buenos Aires.  

Lugones, Leopoldo (1927). “Elogio de Maquiavelo”. Repertorio Americano, 15(19), 9–13. 

Lugones, Leopoldo (1944 [1916]). El payador. Buenos Aires: Centurión. 

Lugones, Leopoldo (1997 [1906]). Las fuerzas extrañas. Madrid: Cátedra. 

McNabb, Darin (2018). Hombre, signo y cosmos. La filosofía de Charles S. Peirce. México: Fondo 
de Cultura Económica. 

Painemal, Necul (2020). Topónimos de origen mapuche. Temuco: Fundación Aitue. 

Palti, Elías (2014). ¿Las ideas fuera de lugar? Estudios y debates en torno a la historia político-
intelectual latinoamericana. Buenos Aires: Prometeo. 

Peirce, Charles Sanders (1950a). A Neglected Argument for the Reality of God. En Charles 
Hartshorne & Paul Weiss (Comps.), Collected Papers of Charles Sanders Peirce, (vol. VI, pp. 311–
340). Cambridge: Harvard University Press. 

Peirce, Charles Sanders (1950b). Issues of Pragmaticism. En Charles Hartshorne & Paul Weiss 
(Comps.), Collected Papers of Charles Sanders Peirce, (vol. V, pp. 293–464). Cambridge: Harvard 
University Press. 

Peirce, Charles Sanders (1950c). Prologomena to an Apology for Pragmaticism. En Charles 
Hartshorne & Paul Weiss (Comps.), Collected Papers of Charles Sanders Peirce, (vol. IV, pp. 411–
439). Cambridge: Harvard University Press. 

Peirce, Charles Sanders (2012a). Algunas consecuencias de cuatro incapacidades. En Nathan 
Houser y Christian Kloesel (Comps.), Obra filosófica reunida. Tomo I (1867–1893) (pp. 81–125). 
México: Fondo de Cultura Económica. 

Peirce, Charles Sanders (2012b). La inmortalidad a la luz del sinejismo. En Nathan Houser y 
Christian Kloesel (Comps.), Obra filosófica reunida. Tomo II (1893–1913) (pp. 50–54). México: 
Fondo de Cultura Económica. 

Piglia, Ricardo (1986). Sobre Roberto Arlt. En Ricardo Piglia, Crítica y ficción (pp. 21–29). 
Barcelona: Anagrama. 

Pocock, John Greville Agard (2003). El momento maquiavélico. El pensamiento político 
florentino y la tradición republicana atlántica. Madrid: Tecnos. 

Prislei, Leticia (1999). Tres ensayos y una encuesta en busca de la nación. Prismas, (3), 165–187. 

Quereilhac, Soledad (2008). El intelectual teósofo: la actuación de Leopoldo Lugones en la 
revista Philadelphia (1898–1902) y las matrices ocultistas de sus ensayos del Centenario. 
Prismas, (12), 67–86. 

Ragendorfer, Ricardo (2022, 12 de octubre). Polo Lugones: el sino trágico de los suicidios 
alrededor del ‘mago’ de la picana. Diario Popular San Juan. Recuperado de 



MILENA ZANELLI 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                255 

https://diariopopulardigital.com.ar/contenido/19978/polo-lugones-el-sino-tragico-de-los-
suicidios-alrededor-del-mago-de-la-picana 

Rama, Ángel (1985). Las máscaras democráticas del modernismo. Montevideo: Fundación 
Ángel Rama. 

Roger, Julien (2004). Leopoldo Lugones, constructor del panteón argentino. En Julien Roger, 
L’écrivain argentin et la tradition. Rennes: Presses Universitaires de Rennes.  

Romero, José Luis (1965). El desarrollo de las ideas en la Argentina del siglo XX. Buenos Aires: 
Fondo de Cultura Económica. 

Rorty, Richard (1998). El giro lingüístico. Barcelona: Paidós / ICE-UAB. 

Sarlo, Beatriz (2003). Una modernidad periférica: Buenos Aires 1920–1930. Buenos Aires: Nueva 
Visión.  

Saítta, Sylvia (2018). Dos a quererse. Literatura argentina y periodismo en el siglo veinte. 
CELEHIS: Revista del Centro de Letras Hispanoamericanas, 27(36), 95-104. 

Scalabrini Ortiz, Raúl (1931). El hombre que está solo y espera. Buenos Aires: Don Manuel 
Gleizer. 

Skinner, Quentin (2007). Lenguaje, política e historia. Bernal: Universidad Nacional de Quilmes. 

Svampa, Maristella (1994). Intelectuales y nación en la época del Centenario. En Maristella 
Svampa, El dilema argentino: Civilización o Barbarie. De Sarmiento al revisionismo peronista 
(pp. 85-114). Buenos Aires: El cielo por asalto. 

Terán, Oscar (2008). El Centenario. En Oscar Terán, Historia de las ideas en la Argentina. Diez 
lecciones iniciales, 1810–1890 (pp. 155–191). Buenos Aires: Siglo XXI. 

Terán, Oscar (2009). El payador de Lugones o la mente que mueve las moles. En Leopoldo 
Lugones, El payador (pp. 23-26). Buenos Aires: Ediciones de la Biblioteca Nacional. 

Verón, Eliseo (1987). La palabra adversativa. En AA.VV., El discurso político. Lenguajes y 
acontecimientos (pp. 13-26). Buenos Aires: Hachette.  

Verón, Eliseo (1993). La semiosis social. Fragmentos de una teoría de la discursividad. Buenos 
Aires: Gedisa. 

Verón, Eliseo (2004). Fragmentos de un tejido. Buenos Aires: Gedisa. 

Vox (2020). Entrada sobre: Odēum. En Diccionario Ilustrado Latino-Español – Español-Latino (p. 
337). Barcelona: Larousse Editorial. 

Milena Zanelli 

Profesora y Licenciada en Filosofía, Facultad de Filosofía y Letras, Universidad de 
Buenos Aires. Becaria doctoral del CONICET con una tesis de investigación sobre la 
recepción del pensamiento de Nicolas Maquiavelo en Argentina. Docente de Filosofía 
y Educación en la Escuela Normal Superior N°8, CABA. Investigadora en el grupo 
“Lecturas teórico-políticas de la modernidad” del programa Grupos de Investigación 

https://diariopopulardigital.com.ar/contenido/19978/polo-lugones-el-sino-tragico-de-los-suicidios-alrededor-del-mago-de-la-picana
https://diariopopulardigital.com.ar/contenido/19978/polo-lugones-el-sino-tragico-de-los-suicidios-alrededor-del-mago-de-la-picana
http://aa.vv/


INTERDISCURSIVIDAD MAQUIAVÉLICA: MÁS ALLÁ DEL GENIO Y DEL ASTRÓLOGO 

256          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

en Ciencia Política en el Instituto de Investigaciones Gino Germani, Universidad de 
Buenos Aires. Integrante del proyecto: “La vejez en el cine”, avalado por la Secretaría 
de Extensión Universitaria y Bienestar Estudiantil, Facultad de Filosofía y Letras, 
Universidad de Buenos Aires. 

 


