
ISSN 1514–9935  |  E-ISSN 1853–3175  |  CC BY-NC-SA 4.0 
https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/anuariocuyo 

RECIBIDO 13/06/2025  |  ACEPTADO 30/09/2025  | PP. 257-289 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 45, AÑO 2025                257 

Ángel Cappelletti: la historia de las ideas 
desde una perspectiva anarquista 
como aporte para la filosofía 
latinoamericana y argentina1 

Ángel Cappelletti: the History of Ideas from an Anarchist 
Perspective as a Contribution to Latin American 
and Argentine Philosophy 

Carlos Olmos2 

 https://orcid.org/0000-0002-2838-9631 

Resumen: 

La filosofía latinoamericana, consolidada como campo de pensamiento complejo, ha 
dejado en el olvido visiones críticas que forman parte de su constitución. Este artículo 
rescata la obra del filósofo anarquista argentino Ángel Cappelletti como una de esas 
voces disidentes. Su mirada, contemporánea a las discusiones fundacionales, aporta 
singularidad al integrar una perspectiva anarquista en el análisis del quehacer 
filosófico regional. Se examinan sus estudios sobre filósofos latinoamericanos, sus 
críticas a la filosofía latinoamericana y sus apreciaciones sobre la filosofía argentina. 
El objetivo es establecer las coordenadas para incluir su pensamiento en la tensión 

 
1 Este artículo fue posible gracias al seminario del Dr. Gerardo Oviedo, titulado: “Existe una 

filosofía argentina”, realizado en el marco del Doctorado en Filosofía de la Universidad Nacional 

de Lanús, Argentina. Una versión más corta fue presentada en el IV Congreso Internacional de 

Investigación sobre Anarquismo(s), desarrollado los días 8, 9 y 10 de octubre del 2025, en la 

Universidad de Santiago de Chile, y auspiciado por el Centro de Documentación e Investigación 

de la Cultura de Izquierdas (CeDInCI, Argentina). 

2 Centro de Estudios del Pensamiento Iberoamericano, Universidad de Valparaíso (CEPIB-UV). 

Contacto: carlosfilosofiauv@gmail.com. 

https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/anuariocuyo
https://orcid.org/0000-0002-2838-9631
mailto:carlosfilosofiauv@gmail.com


ÁNGEL CAPPELLETTI: LA HISTORIA DE LAS IDEAS DESDE UNA PERSPECTIVA ANARQUISTA COMO APORTE… 

258          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

entre lo universal y lo nacional, en consonancia con los principios que Cappelletti 
consideraba esenciales para legitimar una filosofía.  

Palabras clave: anarquismo, historia de las ideas, filosofía latinoamericana, filosofía 
argentina. 

Abstract: 

Latin American philosophy, now consolidated as a field of complex thought, has 
overlooked critical visions that form part of its very constitution. This article rescues 
the work of the Argentine anarchist philosopher Ángel Cappelletti as one of these 
dissident voices. His perspective, contemporary to the foundational discussions of 
the field, provides a unique contribution by integrating an anarchist viewpoint into 
the analysis of regional philosophical praxis. The article examines his studies on Latin 
American philosophers, his critiques of Latin American philosophy as a discipline, and 
his assessments of Argentine philosophy. The objective is to establish the coordinates 
for incorporating his thought into the tension between the universal and the 
national, in accordance with the principles that Cappelletti considered essential for 
legitimizing a philosophy. 

Keywords: anarchism, history of ideas, Latin American philosophy, Argentine 
philosophy. 

A la memoria de Alfredo Vallota 

1. Ángel Cappelletti, una breve biografía en contexto  

Ángel Cappelletti (1927-1995), fue un filósofo argentino, 

formado en la Universidad de Buenos Aires, que ejerció como 

docente en las materias de filosofía antigua, en las universidades 

nacionales de Cuyo y del Litoral, entre otras. Fue traductor de lenguas 

clásicas y modernas, de diversos filósofos, y autor de una obra 

extensa, que aún espera por ser conocida y divulgada3. Se identificó 

con el anarquismo tempranamente y fue crítico duro del movimiento 

que definió la política argentina en la segunda mitad del siglo XX: el 

peronismo. También debemos recordar que se definía como 

 
3 Para ampliar este tema véase: Olmos (2023); Tarcus (2021), 



CARLOS OLMOS 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                259 

discípulo del filósofo italo-argentino Rodolfo Mondolfo4. Se exilió tras 

la dictadura de Onganía, primero en Uruguay y desde 1969 en 

Venezuela. Pasará 25 años en este último país, donde desarrollará 

una sólida carrera como académico e investigador. La obra de 

Cappelletti es conocida por sus investigaciones sobre el anarquismo 

como parte importante del acervo sobre el tema en América Latina. 

Por otro lado, los especialistas en filosofía antigua, lo conocen como 

un aporte significativo por su amplitud de análisis en un campo 

desarrollado mayoritariamente en Europa y Estados Unidos. Sin 

embargo, poco se sabe de las ideas filosóficas de Cappelletti, 

quedando más bien su figura como un especialista en filosofía, más 

no, como filósofo. Menos aún se conoce su relación con la filosofía 

latinoamericana y sus distintas orientaciones. Este trabajo, 

contribuye a mostrar estos aspectos desconocidos del filósofo.  

2. La aproximación de Cappelletti a la problemática filosófica 
latinoamericana 

Si bien Ángel Cappelletti no se identificó de forma explícita 

con ningún movimiento de filosofía latinoamericana, resulta 

pertinente reconstruir sus acercamientos tanto a la filosofía 

latinoamericana como problema teórico, así como a los análisis que 

 
4 Rodolfo Mondolfo (1877–1976) fue un filósofo italo-argentino, especialista en filosofía 

antigua, marxismo y pensamiento renacentista. Nació en Senigallia, Italia, y se formó en la 

Universidad de Bolonia, donde fue discípulo del historicista Giovanni Gentile. Durante su 

estancia en Italia, entre 1877 y 1938, fue profesor en las universidades de Turín, Padua y 

Bolonia. Influenciado por el marxismo humanista, escribió obras sobre dialéctica histórica y 

materialismo, aunque siempre desde una perspectiva crítica y antidogmática. Debido al 

fascismo de Mussolini, se radicó en Argentina, donde enseñó en la Universidad Nacional de 

Córdoba y luego en la Universidad Nacional de Tucumán. Se convirtió en una figura clave en la 

filosofía argentina, introduciendo nuevas lecturas de Marx, el materialismo histórico y el 

pensamiento griego, campo en donde su obra es de prestigio internacional. 



ÁNGEL CAPPELLETTI: LA HISTORIA DE LAS IDEAS DESDE UNA PERSPECTIVA ANARQUISTA COMO APORTE… 

260          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

dedicó a pensadores y escuelas filosóficas de la región. Estos análisis 

permiten dilucidar con mayor claridad su postura sobre el tema. 

Un texto temprano, producido durante su exilio en 

Venezuela y dedicado al anarquista hispano-paraguayo Rafael Barrett 

(1876-1910), titulado “Vitalismo y anarquismo en Rafael Barrett”5 

(Cappelletti, 1976), puede considerarse un protoanálisis que aborda, 

quizá de manera no del todo consciente, la recepción de la filosofía 

europea en América Latina. Aunque el artículo recorre los aspectos 

biográficos centrales del escritor anarquista, el examen que 

Cappelletti realiza de sus influencias filosóficas y, crucialmente, de su 

diálogo con el contexto latinoamericano, resulta fundamental. En 

este sentido, Cappelletti teoriza la recepción de una singular 

concepción del vitalismo —de raigambre bergsoniana con aportes 

nietzscheanos— que logra encarnarse en la realidad paraguaya. 

Según esta lectura, el pensamiento de Barrett constituye una síntesis 

única de vitalismo filosófico y anarquismo ético, que trasciende el 

doctrinarismo para fundarse en una aguda sensibilidad moral. Su 

evolución hacia el anarquismo no fue dogmática, sino el resultado de 

un profundo compromiso con la realidad social del Cono Sur, donde 

fue testigo de la explotación en los yerbales y la situación del 

Paraguay luego de la guerra de la triple alianza. Así, Barrett desarrolló 

una crítica social centrada en la renta de la tierra, a la que 

conceptualizó como el “vampiro formidable” de las economías 

 
5 El texto apareció primero en Ruta, publicación ácrata (segunda época, n° 27, 1 de abril de 

1976, pp. 3-15), y luego fue incluido en su libro: La teoría de la propiedad en Proudhon y otros 

momentos del pensamiento anarquista (1980). La revista Ruta, según Montes de Oca (2016) 

fue una publicación anarquista de referencia para el exilio de habla hispana, editada en Caracas 

en dos etapas: primero como órgano de la Federación Ibérica de Juventudes Libertarias (1962-

1967), y luego, refundada por Víctor García en 1970 como una "publicación ácrata" 

independiente hasta 1980. Se distinguió por su calidad formal y por congregar a plumas 

anarquistas internacionales, aunque su enfoque permaneció prioritariamente en la lucha 

antifranquista, con una limitada conexión con la realidad local venezolana. 



CARLOS OLMOS 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                261 

agrarias, argumentando que el terrateniente, y no solo el capitalista 

industrial, era el principal opresor. 

Para Cappelletti (1976) filosóficamente, su postura puede 

caracterizarse como un vitalismo espiritualista que privilegiaba la 

intuición y la realidad interior por sobre la lógica y el cientificismo 

materialista de su época. Para Barrett, la verdadera realidad era de 

orden psíquico y sólo accesible mediante la experiencia interna, una 

postura que lo alinea con la corriente antipositivista. Este marco le 

permitió conciliar su militancia anarquista con una visión del mundo 

en la que tenían cabida conceptos como un “Dios obrero”, finito y en 

proceso de realización a través de la humanidad. 

Al año siguiente, en 1977, Cappelletti abordó de manera más 

directa la cuestión de la filosofía latinoamericana durante el IX 

Congreso Interamericano de Filosofía celebrado en Caracas6. Este 

evento fue particularmente significativo por congregar a destacados 

pensadores de la región que, en ese momento, se encontraban en el 

exilio debido al clima político represivo7. El congreso retomó las 

discusiones con el sugerente título de “La realidad latinoamericana 

como problema para el pensar filosófico”, bajo tres ejes de trabajo: 

“La enseñanza de la filosofía en América Latina”, “Historia y evolución 

de las ideas filosóficas en América Latina" y la “Posibilidad y límites 

 
6 Cappelletti, para ese entonces ya había participado en la fundación del Departamento de 

Filosofía de la Universidad Simón Bolívar en 1970, situada en Caracas, siendo su primer director 

junto con la creación del posgrado en filosofía de la misma institución.  

7 El IX Congreso Interamericano de Filosofía se celebró en Caracas del 20 al 24 de junio de 1977 

bajo el lema “La filosofía en América”. Este congreso marcó el retorno de este congreso a una 

institución de un país de habla hispana después de casi dos décadas, pues las ediciones 

anteriores habían tenido lugar en Quebec (1967) y Brasilia (1972), lo que confería a la cita de 

Caracas un especial significado en el ámbito lingüístico y cultural hispanoamericano. Las actas 

completas fueron publicadas por la Sociedad Venezolana de Filosofía en dos volúmenes 

(Caracas, 1979), incluyendo una presentación a cargo de Ernesto Mayz Vallenilla, principal 

responsable de su organización. En este encuentro participaron: Francisco Miró Quesada, 

Horacio Cerutti Guldberg, Dina Picotti, Leopoldo Zea, Diego Pró, Hugo Biagini, Arturo Ardao, 

Risieri Frondizi, entre otros.  



ÁNGEL CAPPELLETTI: LA HISTORIA DE LAS IDEAS DESDE UNA PERSPECTIVA ANARQUISTA COMO APORTE… 

262          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

de una filosofía latinoamericana”. Discusiones que contaban con 

antecedentes fundamentales en la interrogante planteada por 

Augusto Salazar Bondy en ¿Existe una filosofía en nuestra América? 

(1968) y la posterior réplica de Leopoldo Zea en La filosofía 

americana como filosofía sin más (1969)8. La relevancia de este 

debate se intensificaba al desarrollarse en un contexto donde gran 

parte de los referentes intelectuales y equipos de investigación 

estaban dispersos por la diáspora. Así, el congreso marcó un hito al 

mantener viva la discusión sobre la autonomía del pensamiento 

filosófico regional en un momento de extrema adversidad. En este 

marco, encontramos dos ponencias9 de Cappelletti que, dieciocho 

años después, serían publicadas en su libro Filosofía argentina del 

siglo XX. Resulta interesante destacar que el texto dedicado a la 

filosofía latinoamericana se mantuvo intacto, sin modificaciones 

esenciales, lo que sugiere una consistencia y permanencia de su 

posición a lo largo del tiempo. 

En el año 1983, es parte del volumen en homenaje a 

Francisco Romero, coeditado con Arturo Ardao10, que se titula: 

 
8 La polémica entre Augusto Salazar Bondy y Leopoldo Zea a finales de los años sesenta 

confrontó dos visiones sobre la autenticidad de la filosofía latinoamericana. Salazar Bondy 

argumentaba que no existía una filosofía auténtica en la región, sino una mera imitación 

subordinada a Europa, producto de una condición histórica de dominación y subdesarrollo. 

Para él la autenticidad solo sería posible tras una liberación material y cultural. Zea, en cambio, 

defendía que ya existía una filosofía auténtica, no por su originalidad temática, sino por su 

perspectiva comprometida con la circunstancia latinoamericana. En su visión, la reelaboración 

de ideas europeas era un acto de apropiación crítica que permitía la autoconciencia y la 

respuesta a los problemas propios. Así, mientras Salazar Bondy vinculaba la autenticidad a la 

independencia histórica, Zea la fundaba en la actitud y el sentido de la reflexión. Este debate 

condensó la tensión entre dependencia y liberación que marcó la identidad intelectual de la 

región. Véase: Arpini (2003, p. 67); Ramaglia (2009, p. 382). 

9 Esas ponencias se incluyen luego en el libro citado de Cappelletti (1995a): “Historia y evolución 

de las ideas filosóficas en América Latina” (pp. 7-14) y “Rodolfo Mondolfo, historiador de la 

filosofía” (pp. 119-128). 

10 Arturo Ardao (1912-2003), uno de los filósofos más insignes del Uruguay. Estudió en la 

Universidad de la República, Montevideo, recibiéndose de doctor en Derecho y Ciencias 



CARLOS OLMOS 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                263 

Francisco Romero (Maestro de la Filosofía latinoamericana), 

publicado por la Sociedad Interamericana de Filosofía, en Caracas. 

Allí Cappelletti, dedicó el ensayo “Francisco Romero y el 

espiritualismo latinoamericano del siglo XIX”11 (Cappelletti, 1983, pp. 

42-56), en donde establece un diálogo crítico entre la filosofía de 

Romero y las corrientes espiritualistas decimonónicas, identificando 

puntos de convergencia significativos. Cappelletti sitúa el 

pensamiento de Romero dentro de una matriz espiritualista cuyo 

antecedente inmediato es Alejandro Korn, de quién Romero fue 

discípulo. Si bien ambos filósofos compartieron la influencia de Kant 

y la posterior recepción de figuras como Hartmann, Scheler y Husserl, 

Cappelletti subraya una divergencia fundamental en sus respectivas 

metafísicas como resultado de la polémica antipositivista. Mientras 

que la crítica de Korn, cautelosa frente a los límites de la razón 

establecidos por Kant, lo llevó a rechazar la metafísica como 

conocimiento, Romero habría superado esta “cautela crítica” para 

desarrollar una metafísica de la trascendencia que reivindica el 

espíritu como objeto filosófico.  

Según la síntesis de Cappelletti, las coincidencias entre 

Romero y los espiritualistas del siglo XIX se articularon en una 

oposición al positivismo que, no obstante, reconoce sus aportes en el 

ámbito jurídico-político; junto con una afinidad en el campo político 

 

Sociales. Continuó vinculado a esa casa de estudios, dedicándose a la filosofía y fue el que 

introdujo el estudio de la historia de las ideas a nivel latinoamericano junto con Leopoldo Zea. 

Fue director del Instituto de Filosofía y posteriormente Decano de la Facultad de Humanidades. 

Participa en 1939 de la fundación del semanario Marcha. Tras la dictadura militar impuesta en 

Uruguay a partir de 1973 se exilia en Venezuela, dónde continúa su actividad académica como 

profesor en la Universidad Simón Bolívar de Caracas. Además, en el Centro de Estudios 

Latinoamericanos “Rómulo Gallegos” participa como investigador. Las dos principales aristas 

de su tarea intelectual son: por un lado, el estudio de los temas del pensamiento en lengua 

castellana, en Uruguay y en Latinoamérica; y, por otro lado, el desarrollo de su propio 

pensamiento filosófico. 

11 Este artículo será reeditado: Cappelletti (1995a, pp.129-139). 



ÁNGEL CAPPELLETTI: LA HISTORIA DE LAS IDEAS DESDE UNA PERSPECTIVA ANARQUISTA COMO APORTE… 

264          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

con las ideas románticas y socialistas humanistas de figuras como 

Esteban Echeverría; y en el orden religioso, una atracción por un 

teísmo flexible, similar al de algunos espiritualistas argentinos, que 

encuentra eco en la teología tardía de Scheler. 

Por otra parte, tenemos otro estudio del filósofo anarquista, 

quizás poco conocido en el medio que dedicó a la filosofía venezolana 

ya en las postrimerías de su vida: Positivismo y evolucionismo en 

Venezuela (1992), libro que le valió el Premio Nacional de Ensayo. 

Suponemos que esta obra es una contribución a los casi 25 años de 

residencia en el país caribeño, un último aporte a la historización de 

la filosofía en el país.  

En el prólogo delimita conceptualmente el término 

"positivismo", que titula el libro, distinguiendo entre una acepción 

estricta —referida a la filosofía de Augusto Comte y sus seguidores 

directos— y una más amplia, que abarca a todos aquellos pensadores 

que, más allá del comtismo ortodoxo, comparten sus fundamentos 

filosóficos básicos. Es en esta última categoría donde el autor incluye 

las variantes más significativas del movimiento, como el 

evolucionismo spenceriano, el materialismo científico y ciertas 

derivaciones hacia el vitalismo o el espiritualismo. Cappelletti (1992) 

aclara, no obstante, que el texto no se propone como una historia 

exhaustiva de la filosofía positivista en el país, ya que solo Rafael 

Villavicencio es reconocido como un filósofo en sentido estricto. En 

su lugar, la obra se estructura como un análisis temático que 

identifica y examina los tópicos centrales que articularon el debate 

entre los intelectuales venezolanos positivistas, tales como el 

cientificismo, el evolucionismo, la dicotomía civilización y barbarie, y 

el antiimperialismo, entre otros. La significación de esta 

investigación, radica en su enfoque sistemático y en la amplitud de 

su análisis, cualidades que la convierten en una contribución 

fundamental y en una referencia ineludible para cualquier estudio 

sobre el positivismo en Venezuela. 



CARLOS OLMOS 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                265 

Finalmente, a partir de esta preocupación particular por el 

positivismo, circuló ya de manera póstuma un breve artículo titulado 

“Sentido del positivismo latinoamericano”, publicado tanto en 

Argentina como en Costa Rica (cf. Cappelletti, 1995b, 1997). Este sea 

quizás, el último aporte sobre esta escuela filosófica y su presencia 

en el continente.  

La producción de Cappelletti sobre filosofía en América 

Latina, caracterizada por su enfoque en figuras y temas específicos, 

evidencia un conocimiento del campo. Sin embargo, estos trabajos 

son esporádicos y no se integran plenamente a su programa de 

investigación central. Es en Filosofía argentina del siglo XX donde 

Cappelletti consolida y explicita por primera vez el marco teórico que 

sustenta su aproximación al pensamiento latinoamericano. En 

consecuencia, esta obra es un objeto de estudio crucial para 

comprender los fundamentos de su propuesta. 

3. Filosofía argentina del siglo XX: ¿un proyecto anacrónico o 
un síntoma de la crisis del canon universal? 

A nuestro juicio, el libro Filosofía argentina del siglo XX12 

constituye un testamento intelectual y una deuda que Cappelletti 

buscó saldar tras más de veinticinco años de ejercicio filosófico fuera 

de Argentina. Publicado de manera autogestionada en 199513 —

aunque con el respaldo editorial de la Universidad Nacional de 

Rosario—, se trata de una obra poco difundida que, sin embargo, 

 
12 Sólo existe una reseña de este libro curiosamente en el Handbook of Latin American Studies, 

vol. 58. 

13 No deja de ser significativo que Ángel Cappelletti falleció el 24 de noviembre de 1995 en 

Rosario, Argentina. No sabemos si logró hacer una presentación del libro de manera oficial, ya 

que las reseñas y noticias al respecto no las hemos encontrado.  



ÁNGEL CAPPELLETTI: LA HISTORIA DE LAS IDEAS DESDE UNA PERSPECTIVA ANARQUISTA COMO APORTE… 

266          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

ofrece perspectivas singulares sobre la problemática filosófica 

latinoamericana. La edición, carente de fecha explícita pero 

identificable por su contexto, incluye en su portada una xilografía de 

Juan Grela14, homenajeando así al Grupo Litoral, movimiento 

artístico fundamental en la cultura rosarina. 

Hasta la fecha, esta obra representa la exposición más 

sistemática del pensamiento de Cappelletti sobre la filosofía en 

Argentina y América Latina. Su enfoque, más interpretativo-

biográfico que exhaustivo, se estructura de la siguiente manera: un 

recorrido histórico del pensamiento filosófico latinoamericano, una 

periodización de sus etapas de desarrollo y un estudio específico 

sobre la filosofía argentina del siglo XX. A estos se suman reflexiones 

agudas que replantean los fundamentos mismos del quehacer 

filosófico en la región.  

Cappelletti (1995a) aborda su análisis bajo el título "Historia 

y evolución de las ideas filosóficas en América Latina" (pp. 7-16), a 

partir de un enfoque que busca dilucidar dos problemas 

fundamentales. El primero concierne a la cuestión epistemológica de 

la disciplina de historia de las ideas y su relación con la historia 

general y la historia de la filosofía. Sobre este aspecto, el autor 

reconoce que: "su evidente complejidad exige desarrollos que 

exceden los límites asignados a este ensayo. Por otra parte, las claras 

delimitaciones establecidas por el profesor Ardao nos eximen 

momentáneamente de esta tarea" (p. 7). ¿A qué delimitaciones de 

Arturo Ardao  hace referencia Cappelletti? Podemos arriesgar que 

alude al texto de 1956: “Sobre el concepto de historia de las ideas”, 

 
14 Juan Grela (1914-2000) fue un pintor, grabador y docente argentino, figura central de la 

escena artística de Rosario en el siglo XX. Integrante del grupo Refugio y luego de la Mutualidad 

de Estudiantes y Artistas Plásticos, su obra evolucionó desde un fuerte compromiso social 

realista hacia la abstracción geométrica. Fundador del Grupo Litoral, fue clave en la difusión de 

las vanguardias constructivas en Argentina. Su legado perdura tanto por su producción artística 

como por su influencia en generaciones de artistas a través de su extensa labor pedagógica. 



CARLOS OLMOS 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                267 

en donde Ardao establece la diferencia entre la historia de las ideas 

y la historia de las ideas filosóficas. Además, este texto está 

influenciado por la visión histórico-filosófica de Rodolfo Mondolfo, 

este último de influencia capital en Cappelletti. Si bien el texto de 

Ardao transita entre filósofos como Ortega y Gasset, José Gaos y 

Francisco Romero, la cita de Mondolfo (Ardao, 1963, p. 89) es 

fundamental en cuanto considera a la filosofía de la cultura del 

italiano como configuradora de su propia visión de la historia de las 

ideas. Ardao tiene en cuenta, de Rodolfo Mondolfo, su artículo 

“Historia de la filosofía e historia de la cultura” aparecido en la revista 

Imago mundi, número 7, del año 1955. Así, para Ardao hay una 

necesidad de vincular la historia particular de la filosofía con la 

historia general de la cultura. Al respecto nos dice:  

Hay dos tipos igualmente válidos, cada uno en su esfera, de historia 

de la filosofía o de historia de las ideas filosóficas: el de las ideas 

filosóficas puras o abstractas y el de las ideas filosóficas 

relacionadas con sus concretas circunstancias históricas. […] Ambos 

tipos se legitiman tanto en el proceso americano; pero en este 

último resulta particularmente exigido el tipo de historia de la 

filosofía o de las ideas filosóficas que indaga en su imbricación con 

las demás circunstancias concretas de la cultura (Ardao, 1963, p. 

91).  

Si Cappelletti se inscribe en el enfoque de Arturo Ardao sobre 

la historia de las ideas, cabe reconocer que este marco teórico —

como ya han señalado otros exponentes de esta tradición 

latinoamericana— trasciende lo puramente filosófico para abarcar 

dimensiones culturales e históricas más amplias. Sin extrapolar 

interpretaciones ajenas al texto de Cappelletti (exceptuando su 

vínculo con Rodolfo Mondolfo, señalado expresamente por el 

filósofo uruguayo), su contribución fundamental reside en cuestionar 

radicalmente la existencia misma de la filosofía latinoamericana 



ÁNGEL CAPPELLETTI: LA HISTORIA DE LAS IDEAS DESDE UNA PERSPECTIVA ANARQUISTA COMO APORTE… 

268          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

como objeto de estudio válido, replanteando así los presupuestos 

epistemológicos de su investigación. 

Cappelletti (1995a) postula como tesis fundamental que la 

filosofía latinoamericana solo puede emerger cuando se cumple su 

concepción universalista de la actividad filosófica: esta es 

intrínsecamente universal tanto en su objeto (como saber sobre la 

totalidad del ser) como en su sujeto (al aspirar a un lenguaje racional 

válido para toda la humanidad) (p. 8). Sin embargo, esta 

universalidad no niega su dimensión histórica, pues diferentes 

contextos culturales generan aproximaciones originales a problemas 

filosóficos permanentes. La originalidad filosófica, condición 

necesaria para reconocer un pensamiento “propio”, surge cuando 

una cultura desarrolla: (1) una perspectiva novedosa sobre la 

totalidad del ser; y (2) un enfoque distintivo ante problemas 

universales, sin que esto implique creación ex nihilo (p. 8). Esta 

especificidad se inscribe en la tradición occidental -considerada por 

el autor como expresión paradigmática de universalidad filosófica-, 

donde todo estudio ontológico conlleva necesariamente una 

comprensión total, defendiendo una universalidad concreta —

suponemos— de raíz anarquista que reconcilia unidad y pluralidad, 

“visión” que articula en seis tesis fundamentales: (1) el ser como 

objeto filosófico central; (2) su carácter universal; (3) la historicidad 

como expresión de dicha universalidad; (4) la tendencia necesaria al 

conocimiento totalizante; (5) la originalidad como abordaje 

innovador de la totalidad; y (6) el sujeto filosófico universal que 

emplea lenguaje racional. Para el autor, solo el pensamiento que 

logra esta síntesis de los principios antes explicitados, merece el 

nombre de filosofía, superando así las abstracciones metafísicas 

mediante una universalidad concreta que se manifiesta en 

aproximaciones históricamente situadas al ser. 

Por ello, la filosofía latinoamericana, se constituye 

históricamente a través de la recepción de la filosofía occidental en 

contextos socioculturales específicos, donde fue reinterpretada y 



CARLOS OLMOS 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                269 

enriquecida. Sin embargo, su clave interpretativa no puede reducirse 

a un mero proceso de asimilación, sino que debe integrar tanto los 

sistemas filosóficos originales como sus problemas fundamentales, 

analizados desde las condiciones particulares de América Latina. 

A partir de esta base histórica, Cappelletti (1995a) sostiene 

que la dependencia filosófica es un hecho incuestionable que 

determina el desarrollo del pensamiento latinoamericano. En sus 

palabras: “No hay en América Latina una filosofía original y 

autónoma, ni han producido los latinoamericanos hasta el presente 

nada que pueda considerarse como un aporte decisivo al 

pensamiento universal” (p. 10). No obstante, el estudio de la historia 

de las ideas filosóficas en la región no debe limitarse a constatar esta 

falta de originalidad —que, para el filósofo, es innegable—, sino que 

debe profundizar en las causas que la explican, tarea que 

corresponde, precisamente, a la investigación historiográfica 

especializada: 

Se debe comenzar desechando la explicación hegeliana que queda 

expresada en la “[…] oposición conceptual entre “Estado real” y 

“Naturaleza que es el fundamento y canon de la historiografía 

europea, relegando a América al mundo de la a-historicidad, “allí –

piensan– la labor creadora del Espíritu no ha sustituido aun la 

mecánica repetición de los fenómenos naturales […]. Por otro lado, 

los americanos tenemos el honor de ser excluidos por Hegel junto 

con el pensamiento chino e indio, a los que considera como mera 

fase provisional (ein Vorläufiges) con respecto a la verdadera 

filosofía (zur wahrhaften Philosophie) (p. 10).  

Junto con las apreciaciones de Hegel, hay otras explicaciones 

sobre la dependencia filosófica de América Latina, que hacen 

referencia a la debilidad intelectual de los pueblos americanos, a 

partir de periclitadas teorías racistas y bajo las influencias del más 

estrecho positivismo, que, para Cappelletti, no da cuenta de la 



ÁNGEL CAPPELLETTI: LA HISTORIA DE LAS IDEAS DESDE UNA PERSPECTIVA ANARQUISTA COMO APORTE… 

270          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

autenticidad de otras manifestaciones culturales que se han dado 

con mayor fuerza en tierras americanas, poniendo énfasis en las artes 

y letras. 

Por otro lado, referirse a la dependencia económica de 

América Latina con respecto a los países industrializados de Europa o 

América del Norte, como factor determinante de la carencia de una 

filosofía original, no sería razón suficiente. En efecto, existen países 

no dependientes y desarrollados que carecen de una filosofía propia. 

Este sería el caso de EE.UU., país cuyo pensamiento no sería menos 

europeo que el latinoamericano.  

La inexistencia de un pensamiento propio en América Latina 

se explicaría por razones histórico-culturales, que a su vez suponen 

razones histórico-sociales, pero que para Cappelletti no se reducen a 

estas últimas. La razón principal se encuentra en las mismas 

características de la filosofía, esto es, que es un producto cultural 

tardío, repitiendo con Hegel —pese a su crítica al filósofo alemán— 

que el ave de Minerva no aparece sino en el crepúsculo. Incluso las 

más grandes civilizaciones conocidas de la antigüedad como la Caldea 

o la egipcia en estricto rigor no lograron llegar a algo que pudiéramos 

llamar filosofía. Tal juicio lo extiende también a las más grandes 

culturas que se desarrollaron en la prehispanidad americana, tanto 

para la existencia de una filosofía maya o azteca, a las cuales, en tono 

irónico trata de “acomodaticia” y “ripiosa imaginación” las empresas 

que se abocaron en encontrar una filosofía en los pueblos antes 

mencionados. De hecho, para Cappelletti hubo solo tres pueblos 

filósofos en la antigüedad; el indio, el chino y el griego. En la Europa 

moderna, para Cappelletti, es posible hablar de una filosofía 

alemana, inglesa o francesa, como producciones suficientemente 

originales. Sería absurdo afirmar que existe una filosofía portuguesa, 

sueca o húngara, por complacer más de algún ánimo nacionalista. 

En el caso de América Latina, Cappelletti sostiene que el 

quehacer intelectual ha seguido los cauces de la historiografía y la 



CARLOS OLMOS 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                271 

poesía: “La necesidad de conocer los propios orígenes y el propio 

pasado y de expresar los sentimientos individuales y colectivos ha 

primado sobre la exigencia teórica y sobre la voluntad de plasmar 

conceptualmente una visión de mundo y de la vida” (p.11). Solo en el 

terreno del arte y la literatura la originalidad creadora 

latinoamericana se ha manifestado desde épocas tempranas. Sin ir 

más lejos, en el terreno de la narrativa latinoamericana 

contemporánea, se puede ver la repercusión sobre la literatura 

europea o norteamericana. Pero la analogía de la literatura 

latinoamericana no es aplicable para la filosofía latinoamericana. 

Para Cappelletti, la posibilidad de desarrollar una filosofía propia no 

depende del mero deseo, sino de la capacidad de un pueblo para 

generar una perspectiva original sobre el ser, mediada por un 

prolongado proceso histórico donde diversas manifestaciones 

culturales se articulan hasta culminar en la expresión filosófica. Esta 

concepción la ilustra con una analogía orgánica: así como una planta 

requiere raíces, tallo, hojas y flores antes de dar frutos, la filosofía 

representa un producto tardío en el desarrollo cultural. Esta 

metáfora revela su posición: mientras reconoce la posibilidad futura 

de una filosofía latinoamericana, su originalidad queda condicionada 

a un proceso de maduración histórica: “[…] un pueblo sólo logra tener 

su propia perspectiva sobre el Ser, cuando es capaz de asumir en la 

propia subjetividad particular la universalidad del sujeto pensante” 

(p. 11).  

Así la condición necesaria pero no suficiente, es que el sujeto 

pensante se haya individualizado y logre definir su identidad dentro 

de coordenadas histórico-culturales. Para ello Cappelletti considera 

que la historia de la filosofía latinoamericana será la historia de las 

ideas filosóficas europeas y como dichas ideas fueron asimiladas en 

circunstancias sociales y culturales que por un determinado contexto 

histórico fueron proyectadas. Mostrando la influencia de estas, o 

como ellas también son influidas en ese contexto. En este sentido, se 

muestra crítico a un abordaje de la cuestión desde la perspectiva de 



ÁNGEL CAPPELLETTI: LA HISTORIA DE LAS IDEAS DESDE UNA PERSPECTIVA ANARQUISTA COMO APORTE… 

272          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

la evolución interna de una idea. Más bien, para él se trataría de 

analizar las conexiones de dicha filosofía con los demás momentos de 

la cultura, entendiendo como manifestaciones culturales a la política, 

la religión, la literatura, la poesía, la educación, entre otras. Así la 

cuota de originalidad de esta filosofía latinoamericana pasaría por 

una recepción que no es mecánica del pensar europeo, que implica 

un repensar dichas ideas en circunstancias propias del contexto 

latinoamericano: “No se trata nunca, para decirlo en términos 

aristotélicos, de iluminar una génesis sino sólo de estudiar una serie 

de alteraciones (aunque sin olvidar que la suma de alteraciones 

puede producir en el futuro una nueva génesis)” (p. 12). 

Este proceso desembocará para Cappelletti en una historia 

de la filosofía que se transformará en una filosofía de la historia. Y en 

este sentido, a falta de una filosofía de, tendremos una filosofía sobre 

América Latina, así: 

[…] esta filosofía de la historia, esta reflexión sobre América Latina 

que, si bien por realizarse a través de categorías elaboradas por el 

pensar europeo, no será aún una filosofía de América Latina, 

constituirá sin embargo una filosofía para América Latina, en el 

sentido en que la postula Alberdi. Exigir, más allá de esto, una 

filosofía enteramente original, una verdadera filosofía de América 

Latina, como han hecho con más entusiasmo que penetración 

algunos autores contemporáneos, es algo que carece de sentido. 

No tiene filosofía propia el que quiere sino el que puede (p. 13. 

Cursivas añadidas). 

En este sentido, Cappelletti parece mantenerse al margen del 

debate sobre la existencia y originalidad de la filosofía 

latinoamericana —aunque evidentemente no lo ignora—, discusión 

que marcó la evolución del pensamiento regional desde la polémica 

entre Salazar Bondy y Zea, y que, para la época de publicación de su 

Filosofía argentina del siglo XX (1995), muchos latinoamericanistas 



CARLOS OLMOS 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                273 

consideraban superada. Sin embargo, la dicotomía querer/poder que 

plantea introduce una cuestión fundamental: el problema del 

progreso histórico en filosofía.  

Su aproximación a la historia de las ideas, influenciada por 

Rodolfo Mondolfo, concibe la filosofía como una “filosofía de 

cultura”, inseparable de su contexto histórico. Como afirma en una 

entrevista citada por Landa (1996a, p. 187): “Este quizá sea el 

reduccionismo más grave de todos, porque aísla a la filosofía [...] del 

mundo histórico”. No obstante, al aplicar este principio a la 

periodización de la filosofía latinoamericana, Cappelletti (1995a) 

introduce una tensión fundamental: aunque reconoce la importancia 

del contexto (ejemplificado en su análisis de la sociedad colonial), así 

sostiene que: "el criterio para señalar los períodos [...] deberá 

buscarse en las articulaciones internas de ese pensamiento" (p. 17). 

Esta aparente contradicción revela un núcleo problemático 

en su pensamiento: ¿por qué, habiendo adoptado un enfoque 

sociocultural, insiste en que lo filosófico se define finalmente por su 

coherencia interna? Pareciera que, en su planteamiento, lo histórico 

acompaña al pensamiento solo hasta cierto punto, cediendo luego el 

paso a un criterio de racionalidad autónoma. Así, la coherencia lógica 

adquiere primacía sobre la originalidad (que descarta) y aun sobre la 

historicidad, configurando un proceso de abstracción gradual 

fundamentado en la racionalidad interna. 

Como hipótesis interpretativa, sostenemos que Cappelletti 

—contemporáneo de los teóricos de la historia de las ideas— 

mantiene una relación ambivalente con esta disciplina. Aunque se 

identifica formalmente con el enfoque de Arturo Ardao, parece 

tratarse más de un reconocimiento intelectual que de una adhesión 

sustantiva. Su énfasis en la preeminencia del pensamiento sobre las 

formas culturales delata su formación clásica, arraigada en la 

tradición occidental del logos. Esta tensión se resuelve mediante la 

distinción entre condiciones necesarias (el sustrato sociohistórico) y 



ÁNGEL CAPPELLETTI: LA HISTORIA DE LAS IDEAS DESDE UNA PERSPECTIVA ANARQUISTA COMO APORTE… 

274          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

suficientes (la coherencia racional interna) para el surgimiento de 

una filosofía auténtica. 

En este marco la periodización adquiere relevancia 

metodológica15. Cappelletti propone que debe considerarse, en 

particular, la influencia de las etapas de la filosofía europea, 

destacando el papel de la filosofía medieval como punto de partida. 

Si bien el descubrimiento de América marcó el fin del Medievo como 

período histórico en Europa, la filosofía medieval permaneció vigente 

en la península ibérica y llegó al continente americano como 

expresión filosófica hegemónica del Imperio español. De este modo, 

en el mundo hispánico, dicha tradición se mantuvo como dominante 

hasta el siglo XVIII. 

A partir de lo expuesto, el lugar de las apreciaciones de 

Cappelletti puede entenderse como una posición tensionada entre la 

negación —lo más probable de origen anarquista— de los proyectos 

nacionales, en donde estaría incluido la filosofía y, por otro, la 

adhesión implícita al canon de la normalización filosófica.  

Esta tensión se esclarece al contrastarla con el esquema 

tripartito de Carlos Beorlegui (2004), como ha señalado Oviedo 

(2021, pp. 490-492) para poder entender el lugar de las apreciaciones 

de Cappelletti. Siguiendo estas sugerencias, sostenemos que 

Cappelletti no se adscribe al universalismo extremo —pues su 

anarquismo lo lleva a cuestionar las hegemonías abstractas—, 

tampoco a las filosofías nacionales—por su rechazo a los 

esencialismos identitarios—, sino que se aproxima a la postura 

intermedia o perspectivista. Sin embargo, su singularidad radica en 

que su “perspectivismo” se funda en un diálogo crítico con la 

 
15 La periodización propuesta por Cappelletti (1995a) es la siguiente: Escolástica (1580-1780), 

Iluminismo (1780-1830), Romanticismo y espiritualismo (1830-1880), Positivismo y 

cientificismo (1880-1920), Neo-idealismo, filosofía de la vida, existencialismo y fenomenología 

(1920-1980), Filosofía analítica y estructuralismo (1980-1985), Postmodernismo (1985-...). (pp. 

21-25).  



CARLOS OLMOS 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                275 

tradición universal, desde una posición de raigambre anárquica, es 

decir, una apertura al universalismo que no implica sumisión, sino 

que sirve para fortalecer su reflexión filosófica. En última instancia, 

Cappelletti representa una voz heterodoxa que, sin renunciar al rigor 

conceptual del canon, lo subvierte desde una conciencia libertaria 

que resiste tanto al colonialismo intelectual como a los localismos 

acríticos. Esto explicaría el tamaño de su obra intelectual (más de 80 

libros y 500 artículos) que abarcó desprejuiciadamente a las 

problemáticas filosóficas más disímiles, desde los presocráticos hasta 

la filosofía argentina, pasando por los principales pensadores 

anarquistas, extensión que puede ser comprendida dentro de una 

heterodoxia que no se limitó a repetir los enfoques clásicos sobre las 

principales problemáticas de la llamada filosofía universal.  

4. Cappelletti y los filósofos latinoamericanistas 

La reseña que Cappelletti (1979) dedicó a Esquemas para una 

historia de la filosofía en el Ecuador de Arturo Roig (1977) —

publicada en la Revista Venezolana de Filosofía— constituye un 

documento clave para comprender tanto su postura sobre el 

estatuto de la filosofía latinoamericana como sus diferencias 

metodológicas con Roig, cuya obra Teoría y crítica del pensamiento 

latinoamericano (1981) marcaría un hito en la disciplina. El contexto 

de esta reseña es revelador: según la correspondencia entre Roig y 

Arturo Ardao, Cappelletti accedió al texto de Roig gracias al 

uruguayo, lo que subraya el carácter transnacional de estos debates:  

Carta de Arturo Ardao a AAR. Caracas, 5 abr. 1980. “Mi querido 

Arturo: [...] También en su momento me llegaron tus Esquemas 

para una historia de la filosofía ecuatoriana, y el volumen de 

Alfredo Espinosa Tamayo. El primero, excelente, como era de 

descartarse. En el número 11 de la Revista Venezolana de Filosofía, 



ÁNGEL CAPPELLETTI: LA HISTORIA DE LAS IDEAS DESDE UNA PERSPECTIVA ANARQUISTA COMO APORTE… 

276          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

que se está distribuyendo, aunque lleva fecha del 79, A. J. 

Cappelletti lo reseña con aprecio, aunque objeta tu expresión 

‘filosofía ecuatoriana’ como la de ‘filosofía latinoamericana’ [...] 

pero creo que son los hechos, más que las disquisiciones teóricas, 

los que lo están invalidando aceleradamente” (Roig, 2022, pp. 198-

199). 

Cappelletti reconoce los méritos de Roig como pionero en el 

estudio del pensamiento ecuatoriano, especialmente su crítica al 

formalismo que había dominado los análisis previos. Sin embargo, 

objeta la noción misma de “filosofía ecuatoriana” (o 

“latinoamericana”), pues considera que la presencia de ideas 

filosóficas en la literatura —la “literatura afilosofada” que Roig 

rescata— no equivale a un sistema filosófico original. Para 

Cappelletti, la ausencia de metafísica explícita en autores 

latinoamericanos no se compensa con la búsqueda de supuestos 

implícitos: “Rusia produjo un Tolstoi porque no produjo un 

Nietzsche” (Cappelletti, 1979, p. 160), sentenciará el pensador 

anarquista. 

Roig vincula la periodización filosófica con las demandas 

sociales y el sistema de producción, interpretando la filosofía como 

un “programa justificatorio” de las clases dominantes (Cappelletti, 

1979, p. 161). Cappelletti rechaza este determinismo, argumentando 

que la condición necesaria, esto es, lo social y político influyen en el 

pensamiento, pero no lo agotan, poniendo como ejemplo que la 

burguesía generó corrientes tan diversas como iluminismo, 

romanticismo y positivismo, lo que excede su mera base material. 

Así, la condición suficiente, esto es, la autonomía de lo filosófico 

reside en su coherencia interna y rigor racional, no en su función 

social. 

La reseña anticipa los límites del debate posterior: Cappelletti 

(1979) intuye que Roig busca una “sintética y comprensiva historia de 

la filosofía en América Latina” (p. 164), pero no acepta que ello 



CARLOS OLMOS 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                277 

justifique hablar de una filosofía latinoamericana. Su escepticismo —

arraigado en la dicotomía acerca de las condiciones 

necesarias/suficientes— muestra cómo el legado eurocéntrico 

persiste incluso en pensadores críticos como él. Este análisis revela 

que la polémica no era solo metodológica, sino ontológica: ¿puede 

existir una filosofía sin tradición metafísica explícita? La respuesta de 

Cappelletti muestra su escepticismo que le impide aceptar varios de 

los supuestos de Arturo Roig. 

Otro de los dardos, de la crítica de Cappelletti, fue hacia la 

filosofía de la liberación —movimiento contemporáneo a él— 

caracterizada por su radicalidad y falta de concesiones. En su artículo 

“Pierre Clastres: la sociedad contra el estado” (1992), cuestiona 

severamente los fundamentos de esta corriente, señalando que, 

pese a su búsqueda de modelos emancipatorios para América Latina, 

recurre a una mezcla ecléctica de marxismo, teología católica, 

fenomenología y semitismo bíblico, sin claridad conceptual (p. 150). 

Cappelletti propone, en cambio, que la verdadera inspiración para la 

liberación debería buscarse en las cosmovisiones de los pueblos 

indígenas no estatales (guaraníes, yanomamis, etc.), donde identifica 

un socialismo auténtico basado en la autogestión, la minimización del 

poder político y la abolición del Estado —ideas afines a su 

anarquismo—. Su rechazo se intensifica en Filosofía argentina del 

siglo XX, donde tilda a la filosofía de la liberación de “extraña forma 

de pensamiento”, vinculándola al peronismo, al nacional-populismo 

e incluso al fascismo, y denunciando sus “innumerables 

contradicciones” (p. 36). Cuestiona especialmente la apropiación de 

figuras como Jehová (criticado por los gnósticos como tirano) como 

símbolo liberador en Dussel, o la adopción de ideologías como el 

marxismo-leninismo, que considera ajenas a la libertad humana. 

Sin embargo, estas críticas carecen de precisión contextual. 

Desconocemos qué obras o etapas de la filosofía de la liberación 

estudió Cappelletti, ni existe evidencia de que haya interactuado con 

sus exponentes (durante su estadía en Mendoza entre 1956 y 1957, 



ÁNGEL CAPPELLETTI: LA HISTORIA DE LAS IDEAS DESDE UNA PERSPECTIVA ANARQUISTA COMO APORTE… 

278          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

por ejemplo). Tampoco participó en los congresos que moldearon 

esta corriente en Argentina. Esta desconexión sugiere un juicio 

basado más en prejuicios ideológicos que en un análisis riguroso. La 

incompatibilidad entre ambos proyectos es profunda, mientras 

Dussel podría acusar a Cappelletti de eurocentrismo, este último 

vería en la filosofía de la liberación una derivación acrítica del 

historicismo, teñida de contradicciones políticas y teológicas. En este 

sentido, la tesis de Alfredo Ochoa Gómez (2015), desarrollada en la 

Universidad Santo Tomás de Bogotá, profundiza críticamente en la 

obra de Enrique Dussel. Su ensayo, “Deconstrucción de la izquierda e 

interpretación reductiva del anarquismo en la arquitectónica 

dusseliana”, argumenta que, si bien el proyecto filosófico de Dussel 

deconstruye las categorías de la filosofía política burguesa, también 

somete a una crítica homogeneizante a las alternativas que no 

superaron los límites de la modernidad, como el “marxismo 

estándar” y el “anarquismo de izquierda”. 

En particular, Ochoa objeta lo que considera una 

interpretación reductiva por parte de Dussel sobre el anarquismo, un 

equívoco conceptual significativo dado su papel histórico en la lucha 

revolucionaria. La crítica central de Ochoa es atendible: Dussel 

omitiría deliberadamente las críticas anarquistas al socialismo de 

Estado, formuladas con décadas de antelación al colapso del 

“socialismo real” en 1989. Para sustentar esta omisión, Ochoa 

recurre a la obra del Cappelletti, citando su artículo “Génesis y 

Desarrollo de la Filosofía Social de Kropotkin” (1978), y los libros 

Etapas del pensamiento socialista (1978) y El anarquismo en América 

Latina (1990) para esbozar posibles puntos de encuentro entre 

ambos pensadores. Además, enaltece la figura de Cappelletti, 

destacando su “ingente labor intelectual y denodado compromiso 

político” (Ochoa, 2015, p.46), como un contrapunto vital a la 

vanagloria académica hegeliana de la que, sugiere, no están exentos 

muchos discursos emancipatorios. 



CARLOS OLMOS 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                279 

No obstante, pese al valor comparativo de la empresa de 

Ochoa, sostenemos nosotros que los marcos teóricos de Dussel y 

Cappelletti representan caminos fundamentalmente irreconciliables. 

Más allá de la minuciosa lectura de Marx realizada por Dussel en los 

ochenta —punto de posible convergencia, a partir del campo de 

discusión amplio del socialismo—, el filósofo de la liberación 

mantendría serios prejuicios hacia el anarquismo, el cual 

probablemente juzgaría de eurocéntrico, utópico y reaccionario. 

Aunque ambos pensadores son argentinos de generaciones cercanas, 

sus proyectos filosóficos emergen de experiencias y tradiciones 

ideológicas radicalmente distintas, lo que hace improbable una 

síntesis fructífera entre la arquitectónica dusseliana y el anarquismo 

cappellettiano. 

5. Los filósofos argentinos de Cappelletti 

En su ensayo “Esquema de la filosofía argentina en el siglo 

XX”, Cappelletti (1995a) despliega una aguda reconstrucción de los 

derroteros filosóficos del país, destacando tanto sus logros como sus 

contradicciones. Identifica al positivismo —encarnado en figuras 

como José Ingenieros— como la corriente dominante en las primeras 

décadas del siglo, señalando su carácter ambivalente (progresista en 

lo científico, conservador en lo social) y su crisis interna, cuando sus 

propios cultores comenzaron a cuestionarlo. Sin embargo, advierte 

que las críticas antipositivistas —como las surgidas en el contexto de 

la Reforma Universitaria de Córdoba iniciada en 1918— a menudo 

ocultaban dogmatismos reaccionarios, desde el neoclericalismo 

hasta el antisocialismo (p. 31). Un hito fundamental fue la visita de 

José Ortega y Gasset en 1916, quien renovó el panorama filosófico 

local al introducir corrientes europeas contemporáneas. Cappelletti 

subraya cómo la influencia francesa e inglesa cedió paso 



ÁNGEL CAPPELLETTI: LA HISTORIA DE LAS IDEAS DESDE UNA PERSPECTIVA ANARQUISTA COMO APORTE… 

280          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

gradualmente al predominio del pensamiento germano, aunque con 

tempranas recepciones de la filosofía italiana y española. 

El proceso de profesionalización filosófica —impulsado tras 

la Segunda Guerra Mundial y consolidado durante la presidencia de 

Frondizi— es destacado por Cappelletti como único en América 

Latina por su escala y producción intelectual. Sin embargo, su análisis 

no elude las denuncias con firmeza de la vinculación de la 

neoescolástica con las dictaduras militares (desde Uriburu hasta 

Videla), señalando cómo estos regímenes impusieron cátedras 

tomistas de bajo nivel académico, prohibieron textos clásicos y 

silenciaron el pensamiento crítico (p. 32). Esta complicidad entre 

filosofía y poder represivo —aún poco revisada en el medio 

académico argentino— es contrastada por Cappelletti con las 

limitaciones del materialismo dialéctico, que critica como una 

“escolástica al revés” por su dependencia de manuales soviéticos, 

aunque rescata figuras como Aníbal Ponce por su estilo elegante y 

compromiso revolucionario (p. 32). 

El ensayo ofrece un minucioso recorrido por los principales 

pensadores argentinos: desde Alejandro Korn (antipositivista 

neokantiano) hasta Francisco Romero (monista trascendente), 

pasando por Carlos Astrada (de Heidegger al maoísmo) y los místicos 

Miguel Ángel Virasoro y Vicente Fatone. Cappelletti no omite las 

contradicciones ideológicas —como el caso de Nimio de Anquín, cuyo 

profundo pensamiento se vio “alterado por prejuicios totalitarios”— 

ni los aportes de la filosofía jurídica cordobesa o los exégetas de la 

historia de la filosofía como Rodolfo Mondolfo. Destaca 

especialmente a Mario Bunge, cuya filosofía analítica y materialista 

trascendió fronteras, aunque critica su repetición de vicios 

positivistas. En síntesis, Cappelletti construye un relato que equilibra 

el reconocimiento de la originalidad argentina —visible en su 

pluralidad de escuelas y figuras— con una crítica implacable a sus 

complicidades políticas y limitaciones teóricas, reflejando así su 

mirada anarquista, comprometida con la libertad intelectual pero 



CARLOS OLMOS 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                281 

intransigente frente a cualquier forma de dogmatismo o 

autoritarismo. 

Ahora bien ¿a quienes Cappelletti dedicó sus análisis 

pormenorizados en este libro?  

Quedarán en la incógnita los filósofos argentinos a los que 

Cappelletti no les pudo dedicar algún estudio, y que fueron sus 

profesores en la Universidad de Buenos Aires, pero que son 

nombrados por él; Ángel Vasallo, Luis Juan Guerrero, Miguel Ángel 

Virasoro y Carlos Astrada. Todos ellos tienen roles fundamentales en 

la filosofía argentina, incluso algunos vinculados al peronismo, que 

quizás expliquen cierto prejuicio, que no podemos probar.  

Sin embargo, la elección de los filósofos argentinos por 

Cappelletti, es al menos peculiar, les dedica estudios a algunos no tan 

conocidos y trabajados: Alberto Rougés16, Alfredo Franceschi17, 

Lisandro de la Torre18. De los canónicos de la filosofía argentina 

encontramos a Alejandro Korn19, Francisco Romero20 y Risieri 

Frondizi21. Dos excepciones, por su nacionalidad son incluidas en la 

visión del anarquista: el alemán George Nicolai y el italiano Rodolfo 

Mondolfo. Vale la pena detenerse en estos dos últimos, puesto que 

muestran la amplitud de la mirada de Cappelletti.  

 
16 “Instante, tiempo y eternidad en la filosofía de Alberto Rougés” (Cappelletti, 1995a, pp. 47-

54). 

17 “Alfredo Franceschi y los límites de la razón” (Cappelletti, 1995a, pp.55-68). 

18 “Las ideas filosóficas de Lisandro de la Torre” (Cappelletti, 1995a, pp.69-82). 

19 “La libertad como fuente de los valores en Alejandro Korn” (Cappelletti, 1995a, pp.39-46). 

20 “Francisco Romero y el espiritualismo latinoamericano del siglo XIX” (Cappelletti, 1995a, 

pp.129-139). 

21 “Axiología y ética de Risieri Frondizi” (Cappelletti, 1995a, pp. 141-173). 



ÁNGEL CAPPELLETTI: LA HISTORIA DE LAS IDEAS DESDE UNA PERSPECTIVA ANARQUISTA COMO APORTE… 

282          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

Con el título de “Georg Fr. Nicolai y el humanismo 

positivista”22, Cappelletti decide integrar a la tradición filosófica del 

país al fisiólogo y cardiólogo alemán, reconocido tanto por sus 

contribuciones científicas como por su firme oposición intelectual a 

la Primera Guerra Mundial. Nacido en Berlín (1874), se formó en 

medicina y desarrolló una prometedora carrera académica, 

destacándose por sus investigaciones en electrofisiología cardíaca, 

que sentaron bases importantes para el posterior desarrollo del 

electrocardiograma. Fue profesor asociado en la Universidad de 

Berlín y gozó de un considerable prestigio en su campo. Sin embargo, 

su trayectoria dio un giro crucial con el estallido de la Gran Guerra en 

1914. Nicolai se convirtió en una de las voces disidentes más 

emblemáticas frente al fervor nacionalista predominante. En 

colaboración con Albert Einstein, redactó el “Manifiesto a los 

europeos” (1914), una respuesta directa al infame “Manifiesto de los 

93”, que justificaba la postura bélica de Alemania. Este contra-

manifiesto, aunque apenas logró adhesiones iniciales, abogaba por la 

unidad europea, la razón y la paz por encima de los conflictos 

nacionalistas, constituyéndose en un documento fundamental del 

pacifismo intelectual del siglo XX. 

Su postura le acarreó la enemistad de las autoridades 

académicas y militares identificadas con el pangermanismo. Tras ser 

reclutado forzosamente y sufrir persecución, Nicolai logró huir de 

Alemania, periplo que lo llevó primero a Argentina en 1922, donde 

fue profesor en la Universidad Nacional de Córdoba hasta 1927, para 

pasar luego a la Universidad Nacional del Litoral en Rosario como 

profesor de la cátedra de sociología y fisiología. Finalmente se 

estableció en Santiago de Chile, país en el que residió hasta su 

muerte, no sin polémicas con la intelectualidad comunista de la 

 
22 Este texto circuló primero como artículo en dos partes que fueron publicadas 

respectivamente por la Revista ácrata argentina Reconstruir, en su n° 85, de julio-agosto de 

1973, pp. 12-16, y en el n° 86, de septiembre y octubre de 1973, pp. 17-23.  



CARLOS OLMOS 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                283 

época, hasta allí lo va a visitar Cappelletti, quien relata así el 

encuentro: “Allí lo encontramos en febrero de 1961, en su habitación 

de la calle Sazie, leyendo a Goethe y trabajando en una obra de 

fisiología general. Allí lo encontró también la muerte en 1964 (pp. 

112-113).  

Su obra más célebre, La Biología de la Guerra (1917), es un 

tratado donde analiza el conflicto bélico desde una perspectiva 

científica, ética e histórica, argumentando en contra de su supuesta 

inevitabilidad natural.  Su vida en Sudamérica marca el final de una 

trayectoria traspasada por los conflictos políticos del siglo XX. La 

figura de Georg Nicolai representa, por tanto, la del intelectual 

comprometido que antepuso los principios humanistas y la razón 

científica al fervor patriotero, pagando por ello el precio del exilio y 

la marginación académica. Para los ojos de Cappelletti, sería un 

extraño caso de enciclopedismo positivista europeo trasladado a 

tierras hispanoamericanas, que, sin embargo, debía ser incluido 

como otra voz, quizás ecléctica de la época, a su juicio: 

[...] la obra de Nicolai en su conjunto, debemos justipreciar, en 

primer término, sus aportes a la ciencia biológica, en el terreno de 

la investigación, de la divulgación y de la docencia. Debemos 

también valorar su afán totalizante y su constante preocupación 

por los problemas del hombre y la sociedad. [...]. Pero no debemos 

olvidar tampoco que su concepción del hombre y del mundo, esto 

es, su filosofía, fueron insuficientes, no sólo como medios para 

entender la realidad sino también como pautas para guiar la acción 

(p. 117).  

El método histórico-filosófico de Rodolfo Mondolfo 

constituye un referente fundamental para comprender la labor 

intelectual de Cappelletti, dedicándole su trabajo “Rodolfo 

Mondolfo, historiador de la filosofía” (Cappelletti, 1995a, pp. 119-

128). En dicho texto, Cappelletti caracteriza la historiografía del sabio 



ÁNGEL CAPPELLETTI: LA HISTORIA DE LAS IDEAS DESDE UNA PERSPECTIVA ANARQUISTA COMO APORTE… 

284          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

italiano por su singular atención a lo particular, manifestada en un 

afán por reconocer la heterogeneidad de la problemática filosófica y 

la poliedricidad de su génesis histórica (p. 126). Según su análisis, 

Mondolfo emplea una explicación circular —no rectilínea— para 

dilucidar los problemas filosóficos, sin excluir interpretaciones 

unilaterales, pero subsumiéndolas en una visión más comprensiva. 

Para Cappelletti, la historia de la filosofía en Mondolfo aparece 

indisolublemente vinculada a la historia de la cultura, estableciendo 

relaciones entre las doctrinas filosóficas y los descubrimientos 

científicos, así como con otras manifestaciones como la religión, el 

arte, la política, el derecho o la economía. Se trataría, en esencia, de 

una orientación histórico-cultural sustentada en el dominio del 

método histórico-filológico, donde los análisis parten siempre del 

estudio directo de los textos en pos de una exégesis global. 

Cappelletti profundiza en esta concepción, afirmando que la 

visión histórico-filosófica de Mondolfo está atravesada por una 

dialéctica entre lo temporal y lo eterno. Para el filósofo italiano, la 

historia, como contemplación sub specie temporis, permite un 

acercamiento progresivo a la aspiración filosófica de validez universal 

(sub specie aeterni). Mondolfo distinguiría así dos aspectos en la 

filosofía: el problemático y el sistemático. Considerada como sistema, 

esta nunca logra, a pesar de su aspiración, más que una afirmación 

sub specie temporis (p. 123). 

La influencia de Mondolfo en Cappelletti, aunque no se dio 

en una relación discipular directa, fue profunda. Como todos los 

estudiosos argentinos de filosofía antigua contemporáneos al 

italiano, Cappelletti recibió el influjo de su renovación metodológica. 

Si bien no existen pruebas concluyentes de un contacto epistolar o 

personal directo, es plausible especular con ello, especialmente 

considerando el regreso de Mondolfo a Buenos Aires en 1953, 

período que coincide con la finalización del doctorado de Cappelletti 

y su tesis sobre la filosofía de Heráclito de Éfeso (1954), trabajo 

seminal en su trayectoria. 



CARLOS OLMOS 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                285 

Esta herencia intelectual permite comprender mejor el 

trabajo de Cappelletti. Su método histórico-filosófico puede 

adscribirse a los lineamientos de Mondolfo, lo que Josu Landa 

(1996b) describe como un trabajo exegético que obedecía a una 

“clara teoría de la interpretación muy bien pensada, que él prefería 

denominar ‘culturalista’” (p. 304). Esta apreciación corrobora la tesis 

aquí sostenida: la concepción sociocultural de la historia de la 

filosofía es la gran herencia del sabio italiano, legado que Cappelletti 

asumió de manera integral. La descripción que el propio Cappelletti 

(1995a, p. 126) hace del método de Mondolfo —como una práctica 

que une la orientación histórico-cultural con el ejercicio del método 

histórico-filológico— resulta una definición precisa de su propia labor 

intelectual. Así, en sus abordajes de la filosofía antigua —desde los 

presocráticos hasta Platón, Aristóteles o Séneca—, Cappelletti 

mantiene una línea de continuidad con el legado mondolfiano, 

aunque lo enriquece con sus propias inquietudes en torno a la 

libertad, la ética, el Estado, el anarquismo y la utopía. 

Si bien, ambos textos dedicados a filósofos extranjeros, 

fueron escritos con antelación al espíritu original del libro, el criterio 

de inclusión de dos pensadores del canon universal y eurocéntrico 

típicos del siglo XX, más allá de sus trayectorias de primer orden, 

sobre todo la de Mondolfo, quien no perdió su prestigio internacional 

como figura autorizada sobre la filosofía antigua y el marxismo, sigue 

siendo problemática, como ha señalado oportunamente Oviedo 

(2007) sobre el lugar de Mondolfo en la filosofía argentina:  

[...] no deja de ofrecer una nota inquietante para la historiografía 

intelectual argentina, que le concede su merecido puesto en un 

canon académico, pero que no acierta a entronizar el carácter 

nacional de su obra, en apariencia, de un decidido cosmopolitismo 

clasicista (p. 156). 



ÁNGEL CAPPELLETTI: LA HISTORIA DE LAS IDEAS DESDE UNA PERSPECTIVA ANARQUISTA COMO APORTE… 

286          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

En efecto, ambos filósofos no dejaron de pensar en 

coordenadas europeas. Este aspecto, no fue tratado por Cappelletti 

en su metodología como “problema”, tema que supera la barrera de 

lo geográfico. Más allá del anarquismo de Cappelletti, que podría 

explicar la inclusión de ambos pensadores, sin mayores reparos, se 

trata de aclarar en qué medida su propia metodología de estudio lo 

habilita a considerarlos en la filosofía argentina “sin más”.  

6. Consideraciones finales 

A modo de conclusión, es preciso situar las apreciaciones de 

Ángel Cappelletti sobre la filosofía latinoamericana dentro del marco 

tradicional de lectura instaurado por Francisco Romero, 

caracterizado por la profesionalización y normalización filosóficas. 

Lejos de presentar una ruptura, su visión replica los pilares de este 

proyecto, validándolo implícitamente a través de la ausencia de una 

crítica explícita. Por consiguiente, su contribución a este debate 

particular no introduce una novedad sustantiva, sino que se alinea 

con los derroteros canónicos. 

La novedad aparece cuando consideramos que en su 

pensamiento se articula el cruce de dos cuestiones: por un lado, su 

ideología ácrata lo distancia tanto de proyectos nacionalistas como 

de universalismos abstractos; por otro lado, su práctica filosófica 

asume los parámetros de profesionalización e institucionalización 

impulsados por el proyecto normalizador, lo cual lo sitúa en una 

ambivalencia no exenta de contradicciones. 

No obstante, es en otros registros de su obra donde emerge 

un posicionamiento latinoamericanista más nítido y propositivo. 

Textos como “Universidad y Autogestión” (1985), preñados de un 

espíritu utópico, trascienden la discusión sobre la filosofía para 

abordar la configuración misma de lo latinoamericano. Allí, 



CARLOS OLMOS 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                287 

Cappelletti articula una reflexión sobre el ser americano que culmina 

con un llamado al “autodescubrimiento” como condición primordial 

para quebrar los modelos foráneos y autogestionar un futuro propio. 

Este autodescubrimiento no se reduce a un determinismo étnico, 

sino que reconoce la multifactorialidad de un proceso histórico de 

quinientos años que ha conformado una subjetividad específica y 

madura que llamamos América. Significativamente, Cappelletti 

amplía aquí el concepto de autogestión más allá de lo económico, 

extendiéndose a todo el campo cultural como base para la 

autodeterminación de los pueblos, lo que demuestra la coherencia 

de su perspectiva ácrata incluso en su análisis del destino continental. 

Señalamos, como emergente, una vez más, la reconstrucción 

de las redes del exilio latinoamericano, como cuestión identitaria de 

nuestra filosofía. La conexión con Arturo Ardao por ejemplo, nos 

parece fundamental en un entramado de intelectuales, que pese a la 

larga noche del exilio, organizaron grupos de investigación, crearon 

revistas, congresos, que sin duda, deben ser contemplados de 

manera ineludible en la historización de nuestra filosofía.  

En última instancia, si bien la discusión sobre la existencia de 

una filosofía latinoamericana puede parecer un debate agotado, 

persiste como un síntoma de la dependencia aún no resuelta. Aunque 

adscribimos a la superación de esta polémica, visiones críticas como 

la de Cappelletti —la de un filósofo anarquista y exiliado— conservan 

su valor. Su obra ofrece miradas alternativas que, desde los 

márgenes, pueden enriquecer la discusión al revelar vetas 

inexploradas en toda su profundidad y complejidad. 

Referencias bibliográficas 

Ardao, Arturo (1963). Filosofía en lengua española. Montevideo: Editorial Alfa. [Impreso en los 
Talleres de Seix y Barral, Barcelona]. 

Ardao, Arturo y Cappelletti, Ángel (Eds.) (1983). Francisco Romero (Maestro de la Filosofía 



ÁNGEL CAPPELLETTI: LA HISTORIA DE LAS IDEAS DESDE UNA PERSPECTIVA ANARQUISTA COMO APORTE… 

288          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

latinoamericana).  Caracas: Sociedad Interamericana de Filosofía. 

Arpini, Adriana (2003). La polémica entre Augusto Salazar Bondy y Leopoldo Zea. Una revisión 
crítica del historicismo en América Latina. En Adriana Arpini (Ed.), Otros discursos. Estudios de 
Historia de las Ideas Latinoamericanas. (pp. 45-70). Mendoza: Facultad de Filosofía y Letras, 
Universidad Nacional de Cuyo / Qellqasqa Editorial. 

Beorlegui, Carlos (2004). Historia del pensamiento filosófico latinoamericano. Una búsqueda 
incesante de la identidad. Bilbao: Universidad de Deusto.  

Cappelletti, Ángel (1976). Vitalismo y anarquismo en Rafael Barrett. Ruta, publicación ácrata, 
segunda época, 1 de abril, (27) 3-15.  

Cappelletti, Ángel (1979). Esquemas para una historia de la filosofía ecuatoriana (1977), Arturo 
Andrés Roig. (Reseña). Revista venezolana de filosofía, (11), 159-164. 

Cappelletti, Ángel (1985). Universidad y autogestión. Recuperado de 
https://grupogomezrojas.noblogs.org/2011/09/folleto-universidad-y-autogestion-de-angel-j-
cappelletti/  

Cappelletti, Ángel (1992). Positivismo y evolucionismo en Venezuela. Caracas: Monte Ávila 
Editores. 

Cappelletti, Ángel (1992). Pierre Clastres: La sociedad contra el estado. Revista de Filosofía 
(Universidad de Costa Rica), XXX(72), 145-151. 

Cappelletti, Ángel (s/f [1995a]). Filosofía argentina del siglo XX. Rosario: Escuela de Filosofía, 
Facultad de Humanidades y Artes, Universidad Nacional de Rosario. 

Cappelletti, Ángel (1995b). Sentido del positivismo latinoamericano. En Esther Díaz de Kóbila et 
al., Materiales I para una historia social de la razón epistémica (pp. 7-13). Rosario: Dirección de 
publicaciones, Universidad Nacional de Rosario.  

Cappelletti, Ángel (1997). Sentido del positivismo latinoamericano. Revista de Filosofía 
(Universidad de Costa Rica), XXXV(85), 77-81. 

Landa, Josú (1996a). Para recordar a Ángel J. Cappelletti. Theoría: Revista del Colegio de 
Filosofía, (3), 185-189. 

Landa, Josú (1996b). Un puñado de palabras contra el tiempo. In memoriam Ángel J. Cappelletti. 
Nova Tellus. Revista semestral del Centro de Estudios Clásicos (Instituto de Investigaciones 
Filológicas, Universidad Autónoma de México), (14), 301-306. 

Montes de Oca, Rodolfo (2015). La historia del movimiento anarquista en Venezuela (1811-
1998). Caracas-Madrid-Tenerife-Buenos Aires-Santiago de Chile: El Libertario / Editorial La 
Cucaracha Ilustrada / La Malatesta Editorial / Tierra de Fuego / Editorial Eleuterio / Libros de 
Anarres. 

Ochoa, Alfredo (2015). Deconstrucción de la izquierda e interpretación reductiva del 
anarquismo en la Arquitectónica dusseliana. En Inés Herrera; Alfredo Ochoa y Alexander Silva, 
Filosofía latinoamericana actual: historia de las ideas, política de la liberación, sentipensar 
ontológico, pp. 32-57. [Tesis de maestría, Universidad Santo Tomás, Colombia]. Recuperado de 
http://repository.usta.edu.co/handle/ 11634/442 

https://grupogomezrojas.noblogs.org/2011/09/folleto-universidad-y-autogestion-de-angel-j-cappelletti/
https://grupogomezrojas.noblogs.org/2011/09/folleto-universidad-y-autogestion-de-angel-j-cappelletti/


CARLOS OLMOS 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                289 

Olmos, Carlos (2023). Ángel Cappelletti (1927-1995), biografía de un filósofo anarquista. Cuyo. 
Anuario de Filosofía Argentina y Americana, (42), 235–286. Recuperado de 
https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/anuariocuyo/article/view/6287 ,  

Oviedo, Gerardo (2007). Rodolfo Mondolfo: humanista de izquierda. Cuyo. Anuario de Filosofía 
Argentina y Americana, (23), 155-192. Recuperado de https://bdigital.uncu.edu.ar/3372. 

Oviedo, Gerardo (2021). Estética de la recepción y modernidad periférica. Hacia una 
Hermenéutica Emergente del Sur. [Tesis Doctoral inédita. Universidad Autónoma de Madrid, 
Facultad de Filosofía y Letras, Departamento de Antropología Social y Pensamiento Filosófico]. 
Recuperado de https://repositorio.uam.es/handle/10486/697047  

Ramaglia, Dante (2009). La cuestión de la filosofía latinoamericana. En Enrique Dussel; Eduardo 
Mendieta y Carmen Bohórquez (Eds.), El pensamiento filosófico latinoamericano, del Caribe y 
“latino” (1300-2000): historia, corrientes, temas y filósofos (pp. 377-398). México: Siglo XXI / 
CREFAL 

Roig, Elisabeth (2022). Empecinado filósofo de la esperanza: biobibliografía anotada de Arturo 
Andrés Roig. Buenos Aires: CLACSO. Recuperado de https://www.clacso.org/wp-
content/uploads/2022/12/Empecinado-filosofo.pdf 

Tarcus, Horacio (2021). Cappelletti, Ángel. En, Diccionario biográfico de las izquierdas 
latinoamericanas. Edición en línea. Sección: directorio de autores. Recuperado de 
https://diccionario.cedinci.org  

Carlos Olmos 

Magíster en Estudios Latinoamericanos, Universidad Nacional de Cuyo, Argentina. 
Profesor de Filosofía, Universidad de Valparaíso, Chile. Ex becario Roberto Carri para 
estudios de posgrado por el Consejo de Decanos de Facultades de Ciencias Sociales 
y Humanas y el Ministerio de Educación de la República Argentina. Es miembro del 
Centro de Estudios del Pensamiento Iberoamericano (CEPIB) de la Universidad de 
Valparaíso. 

https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/anuariocuyo/article/view/6287
https://bdigital.uncu.edu.ar/3372
https://repositorio.uam.es/handle/10486/697047
https://www.clacso.org/wp-content/uploads/2022/12/Empecinado-filosofo.pdf
https://www.clacso.org/wp-content/uploads/2022/12/Empecinado-filosofo.pdf
https://diccionario.cedinci.org/

