
ISSN 1514–9935  |  E-ISSN 1853–3175  |  CC BY-NC-SA 4.0 
https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/anuariocuyo 

  PP. 299-319 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 45, AÑO 2024                299 

La historia social1 

Social history 

José Luis Romero 

Acaso convendría 

comenzar con una aclaración de 

tipo terminológico, que 

terminará por introducirnos en el 

corazón del problema. Lo que 

finalmente comienza a definirse 

como una disciplina de cierta 

autonomía comenzó siendo, 

apenas, un enfoque singular de 

los estudios históricos, que surgió 

confundido con otros enfoques 

posibles; algunos de ellos cobraron personalidad tan acusada como 

el de la historia social y otros se quedaron siendo, simplemente, 

posibilidades del pensar histórico. 

La expresión “historia social” no es usada desde hace 

mucho tiempo. Su designación es relativamente reciente, pero 

su problemática –hay que convenir– es un poco más antigua. Hay 

una vieja confusión que acaso convenga recordar porque nos 

puede servir como punto de partida. 

Durante mucho tiempo se ha pensado –mejor, se ha dicho– 

que la fórmula aristotélica para definir al hombre como un animal 

 
1 Este texto inédito de José Luis Romero, denominado “La historia social”, constituye una 

conferencia dictada en la Universidad de la República, Uruguay, en 1959. La consulta y 

transcripción del mismo ha sido realizada a partir de su reproducción en el Archivo digital de 

las obras completas de José Luis Romero: https://jlromero.com.ar/textos/la-historia-

social-1959/ 

https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/anuariocuyo
https://jlromero.com.ar/textos/la-historia-social-1959/
https://jlromero.com.ar/textos/la-historia-social-1959/


LA HISTORIA SOCIAL 

300          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

político entrañaba una definición de ese adjetivo “político” con un 

sentido análogo al que hoy le damos. Una lectura atenta de la Política 

de Aristóteles; una lectura atenta de textos conexos relacionados con 

su pensamiento en esa materia dentro del pensamiento griego, nos 

aclara en rigor que la significación exacta de la palabra “política” en 

este uso se parece un poco más a la palabra “social” que no a la palabra 

“político” tomado como adjetivo. Lo que Aristóteles quería decir 

cuando definía al hombre como “animal político” era, no tanto como 

entenderíamos hoy –una vez precisados los conceptos y realizada 

cierta discriminación– un ser preocupado fundamentalmente por 

los problemas del poder, sino, simplemente, un hombre, un ser, 

cuya tendencia fundamental es la de convivir con sus semejantes y 

naturalmente, establecer con sus semejantes cierto tipo de relación 

que caracterizaría la convivencia. Este distingo nos pone sobre la pista 

del problema. 

Lo que se ha llamado habitualmente la “historia” ha sido, 

generalmente, la historia política; y se ha entendido por historia 

política una historia de hechos, en que los hechos representan 

fundamentalmente lucha por el poder. Hoy sabemos que la lucha 

por el poder constituye uno de los fenómenos típicos de la 

convivencia social, pero que no constituye de ninguna manera la 

totalidad de la historia, que no es solamente un conjunto de 

hechos sino de otros muchos planos de la convivencia social. 

En cuanto se ha ido precisando este concepto de lo 

político como lucha por el poder, que se da siempre en el plano 

de los hechos, que tienen una fisonomía muy acabada, hay otros 

hechos de distinta índole que se presentan al observador de una 

manera más confusa, o por lo menos, de una manera menos 

precisa y con una fisonomía que le ocasiona al observador una 

serie de dificultades para su percepción. 

En realidad, podríamos decir que, en el plano de lo 

político, la historia percibe con mucha mayor precisión los hechos 



JOSÉ LUIS ROMERO 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 45, AÑO 2024                301 

que los procesos. En cambio, en todos los otros planos de la 

historia es mucho más precisable el proceso, que no el hecho. 

Pero lo que ocurre es que el hecho tiene una posibilidad de 

precisión, una posibilidad de identificación y una posibilidad de ser 

aislado, muy superior a la posibilidad que ofrece el proceso para 

ser identificado. 

Porque todo proceso no resulta sino de una abstracción; 

no se descubre y se identifica sino en virtud de una abstracción. 

Luego, era lógico que el pensamiento histórico comenzara por 

percibir los hechos, percibiera con absoluta claridad ese plano de 

la vida histórica en el que predominan los hechos precisables, 

fácilmente definibles, y tardará más tiempo en descubrir, por 

detrás de los hechos, los procesos, inclusive en el plano político. 

Y era lógico también que, una vez habituado el pensamiento 

histórico a discriminar los procesos, a través y por debajo de los 

hechos políticos, adquiriera cierta agudeza para descubrir otro 

tipo de proceso que no es exactamente el político, aunque cada 

cierto tiempo se filtra como para actuar simultáneamente allí 

donde se dan procesos y hechos políticos. 

De modo tal que lo que llamamos descubrimiento de los 

procesos, percepción de los procesos, constituye una 

operación mental que hay que identificar con lo que llamaríamos 

un proceso de abstracción. Los procesos sociales, los procesos 

económicos y los procesos culturales no están a la vista en la 

historia como lo están los hechos; pero todos ellos están además 

más ocultos que los procesos puramente políticos. 

Esto es lo que ha originado esta especie de retardo en la 

percepción de estos procesos; lo que ha originado que la historia 

haya sido concebida durante tanto tiempo como historia política. 

Y esto es lo que ha hecho que sólo al cabo del tiempo haya 

llegado a identificarse un área de la problemática histórica que 

tiene que ver con las formas de la convivencia, pero que no ha 



LA HISTORIA SOCIAL 

302          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

conseguido durante mucho tiempo –y quizá no del todo todavía– 

una fisonomía precisa como para establecer un campo de la 

investigación histórica decididamente definible. Hoy podemos 

decir que se discrimina en el campo del pensamiento histórico 

con absoluta precisión, el área de los procesos y, dentro del área 

de los procesos, se discrimina con absoluta precisión los 

llamados procesos sociales. 

Quizá no tenga un siglo todavía el intento metodológico 

preciso de delimitar con claridad qué son los procesos sociales. Y 

en esta ligera referencia que he hecho a las alternativas del 

nombre y del concepto, quizá haya que agregar a esto una ligera 

enunciación de algunas alternativas con respecto a los planteos 

de tipo metodológico que se han dado en la historia de la 

historiografía. 

Se dice habitualmente que ha sido un historiador del siglo 

XVIII llamado Justus Möser quien precisó, en cierto modo, este 

campo de la observación histórica radicado en la observación 

de los procesos sociales. En su famosa Historia de Osnabrück 

Justus Möser hizo un análisis que, en cierto modo, se parece 

bastante a la discriminación que haría a mediados del siglo XIX 

Carlos Marx cuando trató de distinguir entre lo económico y lo 

político. Se trataba, según algunos, de idear una historia al 

servicio de la burguesía. Entiéndase bien. Se trataba en Justus 

Möser de escribir una historia que fuera enseñanza para esa clase 

social que en el siglo XVIII había adquirido un gran desarrollo y, 

sobre todo, una fisonomía muy precisa, en oposición a lo que se 

decía habitualmente que era la historia, esto es, una disciplina 

para enseñanza de los príncipes. Y este matiz vale la pena que 

sea observado un instante, porque encierra otra de las 

peculiaridades curiosas de la llamada historia social. 

Desde los griegos, la historia tiene un marcado tinte 

pragmático. Pese a las innumerables digresiones que se han 



JOSÉ LUIS ROMERO 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 45, AÑO 2024                303 

hecho hasta el siglo XIX acerca de su contenido y de su finalidad, 

la historia ha girado explícita o implícitamente alrededor de 

aquella formulación de que era “maestra de la vida”. La historia 

se ha estudiado, ha sido pensada, siempre, en la inmensa 

mayoría de los casos, como una disciplina con una finalidad 

práctica; y esa finalidad ha parecido ser la de transmitir las 

experiencias en el plano de la lucha por el poder, para aquellos 

que estaban implicados en su tiempo en la lucha por el poder. Se 

trataba de una especie de recopilación de experiencias para 

servir a la continuación de este mismo proceso de lucha por el 

poder, en el que, una y otra vez –vuelvo a repetir– se ha visto lo 

esencial de la historia. 

No es nada extraño que Maquiavelo, político e historiador, 

haya concebido al mismo tiempo su historia, la historia que se ve 

en las Historias florentinas, la historia que se ve en la biografía de 

Castruccio Castracani, como una enseñanza paralela a la que él 

desarrolla no sólo en El Príncipe, sino también en los Comentarios 

a la primera década de Tito Livio. La historia pareció una sucesión 

de ejemplos, y esos ejemplos, naturalmente, estaban 

destinados a ser aprovechados por quien tenía en la vida de la 

época el mismo quehacer que tenían aquellos a quienes se 

juzgaba dignos de ser historiados, es decir, a quienes controlaban 

el poder político. 

Esta finalidad de la historia choca en cierto momento, en 

el siglo XVIII, a los ojos de algunos observadores; es el momento 

en que descubren que la historia, aún concebida como simple 

análisis de las luchas por el poder, interesa solamente al Príncipe, 

porque empieza a descubrirse que debe interesar a algunos 

otros agentes de la lucha política que no tienen un carácter 

unipersonal. Este es el secreto de Justus Möser. 

Dice Justus Möser: la historia que se cuenta 

habitualmente es una historia pragmática, orientada, como 



LA HISTORIA SOCIAL 

304          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

ejemplo, para el Príncipe, que es el agente fundamental en la 

lucha por el poder. Pero el caso es que la historia tiene que ser 

contada, debería ser contada, a la luz de la experiencia de 

nuestro tiempo. Tendría que ser contada para otros agentes de 

la lucha por el poder que no son personajes individuales, y que 

empezamos a ver que actúan de una manera eficaz; es decir que 

pueden actuar, y que cuando actúan son eficaces. Agentes que  

se caracterizan porque  sacan su poder, no de su fuerza  militar o 

política sino de otras circunstancias; y cuando trata de localizar 

cuál es este agente que interviene en estas luchas, al que es 

menester aconsejar como se aconsejaba al Príncipe para que 

sepa cómo actuar a la luz de cómo se ha actuado; cuando trata 

de identificar esto, analiza un grupo social, algo que se llamaba la 

“clase media”, algo que había empezado a adquirir fisonomía, 

prácticamente desde comienzos de la Edad  Moderna, y que 

cuando se llega al siglo XVIII ha puesto en evidencia que es el 

motor eficaz de una serie de procesos que empiezan a 

separarse del proceso político. 

El interés de esta finalidad nueva, la de enseñar a las 

clases medias, concebidas como agentes de la vida colectiva, 

consideradas como elemento eficaz en los cambios históricos; 

el interés por aleccionar a estos grupos sociales, lleva al 

historiador a observar cómo se han comportado éstos y otros 

grupos sociales, deslindando en el análisis histórico lo que  

constituye la sucesión de los hechos políticos que caracterizan 

la acción estrictamente política –o sea de la lucha por el poder– 

de los procesos que son más imprecisos, que son más indefinidos 

y que se manifiestan en el juego, en las relaciones entre los 

grupos. 

Una vez que Justus Möser hubo localizado un grupo social 

en el que percibió la singularidad de su situación, en el que 

descubrió cuáles eran los móviles fundamentales de su 

comportamiento, en el que descubrió que tenía objetivos 



JOSÉ LUIS ROMERO 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 45, AÑO 2024                305 

peculiares de grupo, distintos de los demás grupos que 

componían el complejo social, una vez que hubo localizado eso, 

la “clase media”, lo que nosotros llamaríamos la burguesía, pensó 

que era necesario escribir una historia que le enseñara a este 

grupo social cómo conducirse, a la luz de los ejemplos que  la 

historia ofrecía de cómo se habían comportado y movido otros 

grupos sociales en otras experiencias históricas. 

Y este planteo de Justus Möser en el siglo XVIII comenzó 

a robustecerse, aunque lo cierto es que hay que llegar a 

mediados del siglo XIX para que se perciban no solo las 

posibilidades de este planteo, sino también lo que llamaríamos 

el contorno gnoseológico, es decir, la serie de problemas que 

lo acompañan y que inciden sobre una posible reordenación de 

las características de la historia como forma típica de 

conocimiento. 

El tipo de enseñanza que propiciaba Justus Möser, es 

decir, el tipo de experiencia que Justus Möser consideraba que 

había que trasmitir a los grupos sociales, a las clases medias para 

que supieran cómo comportarse, era en realidad un poco 

indeciso. En general, se entendió que lo que las clases medias 

debían saber es no tanto cómo se habían constituido, en virtud 

de qué proceso se había constituido como grupo, sino cuáles 

eran sus formas peculiares de vida. Es bien sabido que la 

burguesía las había caracterizado con ciertas notas negativas, 

que consistían fundamentalmente en oponerlas a las formas de 

vida aristocráticas, originando con esto un planteo de la historia 

que derivó rápidamente hacia una cosa un poco banal, que es lo 

que podría llamarse la historia de las costumbres. 

Digamos, para dejar sentado este primer mojón, que la 

historia social ha nacido, en primer lugar, como historia de las 

costumbres. Ha sido en lucha con Voltaire, pero ha sido 

concurrentemente con Voltaire, como apareció esta noción. Se 



LA HISTORIA SOCIAL 

306          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

descubrió –y es cosa del siglo XVIII– que las formas de vida, las 

maneras habituales de comportarse, esas cosas que el 

observador coetáneo desdeña porque le parecen 

sobreentendidas y sin alcance histórico, comienzan a ser para 

este nuevo punto de vista, cosas extraordinariamente valiosas. No 

se le hubiera ocurrido a Tucídides contarnos, al lado de las 

peripecias de la guerra de Sicilia, cómo vestían los griegos, qué 

comían, cuáles eran las formas de sus relaciones cotidianas, 

cuáles eran las maneras de comportarse corrientemente, todo 

eso le hubiera parecido a un historiador como Tucídides, situado 

estrictamente en el plano político, como un tema deleznable 

para el historiador que todavía se sentía un poco heredero de la 

épica. 

Pero el siglo XVIII está viendo moverse a este grupo social 

que llamaríamos, que podemos hoy llamar la burguesía, con una 

gran eficacia histórica como grupo; está viendo jugar a las clases 

medias en un proceso que llamaríamos de presión y que está 

viendo alcanzar a este sector social una situación de preeminencia 

por encima de las viejas aristocracias en muchos aspectos, no 

sobre la base de golpes de estado, no sobre la base de hechos 

políticos fácilmente concretables, sino por la fuerza, por la 

presión del grupo como grupo y por la imposición a la totalidad 

de la sociedad de los objetivos del grupo. 

Una observación de esta índole conduce al historiador a 

suponer que lo que se llama la historia de las costumbres es algo 

un poco menos banal de lo que parece a primera vista, porque 

empieza por afirmar que las costumbres tienen historia. La 

afirmación de que las costumbres tienen historia traslada al plano 

de la historia todo un conjunto de fenómenos que antes no habían 

sido observados; es decir, traslada al plano de la historia las 

formas reales, la sucesión de las formas reales de vida. 



JOSÉ LUIS ROMERO 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 45, AÑO 2024                307 

Y las formas reales de vida, enunciadas como una 

sucesión de formas, lleva inmediatamente a la suposición de que 

no cambian arbitrariamente, que tampoco cambian por la fuerza 

del poder político, puesto que el proceso es distinto, sino que 

cambian porque cambia en el fondo de la vida social la relación 

entre los grupos, y que sólo al cambiar la relación entre los grupos 

se alteran las formas reales de vida.  

De modo que, a partir del hecho primero, que es la 

observación del cambio de las formas de vida, el cambio de las 

costumbres, para usar una expresión más llana, se llega 

rápidamente a percibir la significación histórica del juego entre 

los distintos sectores sociales, con lo cual estamos en posesión 

de un segundo elemento que ha contribuido decisivamente a 

precisar la fisonomía de esa disciplina que hoy llamamos la 

historia social. 

Cuando a mediados del siglo XIX varios, numerosos 

historiadores, descubren el enorme interés de este tema, 

especialmente Boissier,  Ludwig Friendlander, al terminar el siglo 

y tantos otros; cuando se empieza a percibir que, por detrás del 

fenómeno de las costumbres, se esconde un juego sordo pero 

trascendental entre los grupos sociales, que luchan no por el 

poder político, en primera instancia, sino antes por imponer su 

preeminencia como grupo y no sólo a través del poder político, 

sino a través de lo que llamaríamos el primado de sus intereses 

y de su concepción del mundo y de la vida, entonces estamos 

en posesión de los tres o cuatro datos más importantes que la 

historia social parece plantearnos. 

Después de eso, la historia social, la naciente historia 

social, se preguntó, si esta tensión entre los grupos sociales que 

originaba todos estos procesos que hemos señalado, que se 

manifestaba en este hecho primario y visible del cambio de las 

https://jlromero.com.ar/textos/resena-de-la-sociedad-romana-de-ludwig-friedlander-1948/


LA HISTORIA SOCIAL 

308          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

costumbres, era un proceso autónomo o si por el contrario era 

un proceso que a su vez obedecía a razones más profundas. 

Cuando Marx señala la relación entre lo económico y lo 

político, cuando lanza la tesis de que el poder político tiene una 

estrecha relación –que él juzga relación de dependencia muchas 

veces, y otras veces no– con respecto a los problemas 

económicos, entonces los observadores del proceso social –y 

el mismo Marx, en parte– empiezan a pensar si esta tensión 

constante entre los grupos que parece constituir uno de los 

fenómenos sustanciales de la historia ya es independiente de 

los procesos económicos. 

Y al cabo de mucho tiempo empieza a descubrirse que 

los fenómenos sociales, estos fenómenos de tensión entre 

grupos, no pueden –como no lo puede el fenómeno político– 

explicarse por sí mismos exclusivamente, sino que se explican 

de una manera mancomunada, de una manera estrechamente 

relacionada con el proceso de las relaciones económicas. Y 

cuando llegamos al final del siglo, o principios de éste, el sistema 

de interpretación  de lo histórico se ha enriquecido 

considerablemente y pasa a ser un lugar común que el proceso 

histórico, siendo uno solo, se desenvuelve simultáneamente en 

varios planos; que  tiene cada uno de ellos un distinto ritmo 

peculiar, y que no puede ser explicado en cada caso sino por una 

estrecha correlación de sus tres facetas principales: el plano de 

las relaciones de producción –que caracteriza al proceso 

económico–, el plano de relaciones entre los grupos sociales –

que caracteriza al proceso social– y el plano de la lucha por el 

poder político que caracteriza al plano político. 

De más está decir que este proceso ha seguido adelante 

y se ha enriquecido descubriendo las relaciones entre estos 

planos de la historia, que nos ponen en contacto con una maraña 

de hechos mucho más densa de la que creía descubrir el 



JOSÉ LUIS ROMERO 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 45, AÑO 2024                309 

historiador político. Se relaciona de una manera inseparable con 

un fenómeno que llamaríamos de tipo intelectual, si no 

queremos decir espiritual. Se relaciona con todos los fenómenos 

de creación en el orden del espíritu, fenómenos que se 

caracterizan porque si bien es cierto que tienden a objetivarse 

creando cosas que salen del espíritu creador y situándose en el 

ámbito de lo objetivo, lo cierto es que revierten sobre el plano 

real, porque en cada creación hay implícita una interpretación de 

la realidad sobre la cual trabajan –lo quieran o no lo quieran– los 

otros planos más directamente asentados en la contingencia en 

lo real, pero que no tienen de lo real una visión inmediata, sino 

que tienen de lo real fundamentalmente una visión conceptual. 

De modo que todo lo que sea enriquecimiento de la 

interpretación de la realidad modifica la imagen conceptual de la 

realidad misma y obliga, fuerza, constriñe a contar con esa 

interpretación al juego que se da en los planos reales de la historia. 

De modo que no debemos quedarnos en esta división 

tripartita de la historia como proceso que se desenvuelve 

simultáneamente en el orden de lo económico, de lo social  y 

de lo político, sino que tenemos que entender la totalidad del 

proceso como una relación entre estos tres planos, y todavía, la 

relación de estos tres planos con la interpretación de la realidad, 

es decir, la imagen de la realidad que el hombre está creando 

de una manera constante y que constituye, como es bien 

sabido, el elemento fundamental de lo que llamaríamos la 

historia como cultura. 

La totalidad de la observación de estos fenómenos nos 

conduce a una imagen total de la historia. La historia es un 

complejo, y si pensamos que la historia es lo que hace ese sujeto 

que se llama la humanidad, tenemos que convenir en que la 

totalidad de su creación es lo único que nos interesa 

fundamentalmente. La historia es, en última instancia como 

conjunto, una historia de la cultura. 



LA HISTORIA SOCIAL 

310          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

Desde el punto de vista metodológico, constituye una 

vía segura para llegar a esta imagen integral de lo histórico el 

haber discriminado convenientemente estos tres planos en el 

orden de lo real, y de lo fáctico; y estos tres planos se nos ofrecen 

ahora para la investigación inmediata, como perfectamente 

discernibles. La historia social es el resultado de esta 

discriminación y nos localiza uno de los campos sobre los cuales 

es posible trabajar y en los cuales es posible encontrar uno de 

los datos más fértiles y eficaces para la comprensión del 

conjunto. 

La historia social no es pues la totalidad de la historia, 

como no lo era la historia política, como no lo fue la historia 

económica, como no lo fue la historia de las ideas; la historia 

social es uno de los planos posibles. Sólo que la indagación del 

conjunto no se nos da en el orden científico como una posibilidad 

de captar esencias in totum, sino que se nos da como una 

posibilidad de síntesis sobre la base de este análisis. Haber 

descubierto las posibilidades de hacer este análisis con absoluto 

rigor y no confundiendo los planos, constituye un extraordinario 

progreso. 

Sobre las implicaciones conceptuales, o diríamos sobre 

las implicaciones gnoseológicas y metodológicas de la historia 

política se ha hablado muchas veces. Sobre las implicaciones 

gnoseológicas y metodológicas de la historia económica 

también se ha hablado bastante. Quizá el plano del 

conocimiento más débil desde el punto de vista conceptual hoy 

sea el de la llamada historia social. Es aquel aspecto del análisis 

histórico sobre el que se ha pensado menos, y con menos rigor 

acerca de su peculiaridad; en este orden de abstracciones que 

nos movemos, la abstracción de lo social es quizá la que 

presenta las máximas dificultades. Esta es la razón por la cual yo 

quiero dedicar un rato a analizar cuál es el problema específico 

de la historia social, habiendo dejado sentado cuáles son las 



JOSÉ LUIS ROMERO 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 45, AÑO 2024                311 

relaciones de este orden de conocimiento con todos los otros 

que integran la totalidad del conocimiento histórico. 

La historia social no podía definirse mientras lo social mismo 

no fuera definido. Y como saben ustedes, tras esa confusión, a 

la que yo empecé refiriéndome y que aparece en la definición 

del hombre de Aristóteles, la confusión entre lo que es 

específicamente social, según lo entendemos hoy, y todos los 

demás aspectos que integran las relaciones de convivencia, se 

ha mantenido. Esa confusión apenas empieza a discriminarse, 

apenas empieza a aclararse en el momento en que empieza a 

definirse en el orden sistemático el problema social; y esto es 

bien sabido que no ocurre hasta la época de Augusto Comte, 

con quien empieza a procurarse con claridad la discriminación, la 

definición de qué especie particular de fenómenos son éstos que 

llamamos fenómenos sociales. 

Naturalmente que el fenómeno ya había sido percibido: 

¿cómo podía ser de otra manera? El propio Aristóteles lo 

percibe, creo. Es evidente, acercándonos mucho más a este 

término que hemos señalado, que el socialismo romántico lo 

percibía; es evidente que Saint-Simon tenía una idea de lo que 

era lo social; es evidente que todo el movimiento de los 

sansimonianos, Fourier..., que todo este tipo de pensamiento ha 

tenido una intuición de lo que es lo social. Pero la verdad es que 

hasta que no se ha intentado una sistematización del problema, 

la historia social no ha sabido cuál era el concepto que debía 

manejar. Y el perfeccionamiento de la historia social como 

disciplina es sólo posterior al auge de la sociología, porque a 

partir de entonces sabe qué es lo que tienen que historiar. 

Pero desgraciadamente la sociología no ha conseguido 

definir de una manera perfecta su objetivo; si hay una disciplina 

compleja, si hay una disciplina que tenga todavía graves 

complicaciones de tipo metodológico y epistemológico, si hay 



LA HISTORIA SOCIAL 

312          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

una disciplina que inclusive se maneje en un terreno movedizo, 

esa es la sociología. Lo cual no quiere decir que su objetivo no 

sea claro, sino que conceptualmente es muy difícil de apresar. 

Cien años en el desarrollo de una disciplina no significa que la 

disciplina no tenga perspectivas ni posibilidades; las tiene e 

inmensas, pero justamente son inmensas las perspectivas por 

la riqueza de su material, lo cual hace que la tarea de conceptuar 

su contenido sea más difícil. 

Se ha dicho alguna vez que el problema social reside 

fundamentalmente en la distribución de los valores, 

entendiendo valores en sus dos sentidos: valores espirituales y 

materiales; si quisiéramos decir, valores de cambio y valores de 

estimación intelectual. Se han procurado infinidad de respuestas 

a esta definición de qué es lo social; pero la verdad es que, al 

cabo de un largo esfuerzo intelectual para precisar el área 

concreta de la historia social, podemos decir que se ha llegado 

a la definición o a la precisión de dos tipos de problemas que, 

implicando una definición no acabada de lo social, se manejan 

sin embargo con cierta seguridad con respecto a la naturaleza 

de su objeto. 

La historia, el conocimiento histórico, entre sus 

innumerables imprecisiones, ha padecido la imprecisión de cuál 

es el sujeto de la historia. Para la historia universal de tipo 

especulativo, tal como se da en un Herder, por ejemplo, es 

evidente que el sujeto de la historia es la Humanidad, con H 

mayúscula; para un biógrafo, para Suetonio, para Arriano, para 

cualquiera, el sujeto de su desarrollo histórico es el individuo 

concreto, es Alejandro Magno. 

Pero el caso es que la historia que trata de describir 

procesos políticos tal como lo viene haciendo desde Tucídides, 

ha naufragado siempre en la tarea de precisar a quién le 

corresponde, a quien se le atribuye como protagonista, todo 



JOSÉ LUIS ROMERO 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 45, AÑO 2024                313 

eso que se relata como hecho, todo eso que se relata como 

devenir de alguien a quien se le da el nombre, pero sin precisar 

su naturaleza sociológica. ¿A quién le ocurre la historia de 

Grecia? A los griegos; pero en cuanto nos enfrentamos con esta 

realidad nos planteamos: ¿y sociológicamente, quiénes son los 

griegos? Porque no sólo los griegos tienen una larga historia a 

través del tiempo sino que, en cada uno de esos avatares, la 

composición interna de ese grupo tiene una pluralidad, y en 

consecuencia corremos el riesgo de atribuir a un sujeto lo que a 

ese sujeto no le ha correspondido. ¿La historia que se relata de 

los griegos en Tucídides, le ha ocurrido a todos los griegos o le 

ha ocurrido a una pequeña minoría, a un pequeño sector de lo 

que en ese momento eran los griegos, en tanto que otro 

considerable número de sectores era totalmente ajeno a este 

proceso? 

Pues en relación con esta formulación, en relación con el 

fenómeno de quién constituye el sujeto de la historia, la historia 

social empieza por descubrir la aplicación posible de lo que en 

sociología constituye la teoría de los grupos. La historia le ocurre 

a ciertos grupos. Cada historia de las muchas historias posibles le 

ocurre a un grupo. La historia como conjunto le ocurre al 

complejo de los grupos y no es en consecuencia la historia de 

uno sólo de ellos, sino a la historia de todos ellos, o la historia de 

las relaciones entre ellos. 

En esta historia que se refiere a los grupos, tomados 

individualmente, o tomados en sus relaciones recíprocas, se 

aprecian sustancialmente dos enfoques posibles, que el 

pensamiento histórico no ha terminado de definir 

metodológicamente y que inclusive juegan en la cabeza de 

muchos historiadores como dos posibilidades simultáneas, 

como dos posibilidades equivalentes, que sin embargo no lo 

son. Una es lo que llamaríamos el análisis de las situaciones; otra 



LA HISTORIA SOCIAL 

314          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

es el análisis de los cambios. Obsérvese la significación que tiene 

esta observación. 

Para un historiador tradicional –digamos Maquiavelo en 

el siglo XVI– escribir la historia de Florencia era escribir la historia 

de lo que ha ido pasando, según un único esquema ordenador, 

que es el tiempo calendario. Esto ocurrió este año, esto ocurrió 

este otro año, esto ocurrió este otro año: es el esquema 

ordenador de los Anales, o el esquema ordenador de la Crónica. 

De pronto nos encontramos con que, otros antes que él, pero 

sobre todo Voltaire, un día dice: voy a estudiar la época de Luis 

XIV; y estudia la época de Luis XIV y con eso se enriquece 

enormemente el panorama del pensamiento histórico. 

Pero entonces entramos en un conflicto, en un 

agudísimo conflicto desde el punto de vista metodológico. ¿La 

historia se debe fijar fundamentalmente en el análisis de 

situaciones que tienden a ser estáticas a los fines del análisis, o 

la historia tiene que manejar procesos que naturalmente son 

dinámicos y que la historia debería tender a conservar en la 

totalidad de su dinamismo? En realidad, si se observa la 

producción historiográfica de los últimos cien años se descubre 

que este distingo metodológico no ha sido hecho. Un historiador 

empieza a parecer en los últimos años más maduro, más 

comprensivo, más profundo si se localiza en el análisis de una 

situación; y se supone que es más trivial el historiador que hace 

crónica, es decir un relato de hechos encadenados siguiendo el 

esquema del tiempo calendario. 

Sin embargo, no es necesariamente así. Lo que ocurre es 

que están jugando dos criterios, y estos dos criterios no se dan 

con absoluta claridad, sino en el plano de la historia social. Porque 

es la historia social la que nos enseña, la que nos pone sobre la 

pista de que el desarrollo histórico le ocurre a un sujeto complejo, 

un sujeto prácticamente inasible, al que hay que cercar, al que hay 



JOSÉ LUIS ROMERO 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 45, AÑO 2024                315 

que tratar de aprehender, un poco sorprendiéndolo en sus 

relaciones multiformes. Y este sujeto son los grupos; grupos que 

como es bien sabido no tienen una constitución pareja ni en un 

instante. Porque simultáneamente todos pertenecemos al 

mismo tiempo a innumerable cantidad de grupos, inclusive a 

grupos antagónicos, como por ejemplo el grupo de los que bajan 

de un ómnibus y el grupo de los que suben; cada uno de nosotros 

pertenece a los dos, unas veces a uno y unas veces a otro, y 

cuando pertenecemos a uno tenemos intereses antagónicos 

con respecto al otro; porque cuando somos de los que bajan 

creemos que primero hay que dejar bajar y cuando somos de los 

que suben aspiramos a subir lo antes posible. 

Pues llevado esto a sus últimas consecuencias –y el 

ejemplo es bastante claro– nos encontramos con que el sujeto a 

quien le ocurre la historia es no sólo un conjunto de grupos, sino 

un conjunto de grupos caracterizado por la presencia simultánea 

de diversos individuos, por la presencia de individuos que 

simultáneamente pertenecen a dos o tres o más, y que 

simultáneamente tienen intereses contrarios. 

De aquí que frente a este fárrago haya una tendencia a 

decir: el análisis profundo no lo puedo realizar sino en el 

momento en que detengo la historia; localizo los grupos, ubico a 

cada individuo en el suyo, y por abstracción supongo que todos 

los que están en cada uno de los grupos tienen intereses 

homogéneos y que no hay grupo que esté compuesto por 

representantes de intereses antagónicos, y entonces intento 

una cosa que –muy mal llamada– ha sido considerada como 

historia de la cultura. 

Se ha dicho: voy a hacer un análisis de una época, y con 

esto se ha querido decir: voy a hacer una descripción, dando por 

sentado que el proceso de la historia puede detenerse y que es 

más importante hacer el análisis de una época detenida, 



LA HISTORIA SOCIAL 

316          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

simplificada en cuanto a la complejísima estructura de sus 

grupos, que no la historia que tiende a percibir la totalidad del 

juego dinámico y que tiende a referirse a los distintos grupos en 

juego recíproco. 

En realidad este es un cambio más fácil, pero obsérvese 

que, en la medida en que el pensamiento histórico tiende a la 

descripción de formas estáticas, deja de ser historia y se 

transforma en algo que podríamos llamar –si quisiéramos darle 

un nombre importante– morfología de la cultura. 

La historia tiene en este momento una cierta tendencia 

a variar, a dirigirse hacia una morfología de la sociedad y de la 

cultura, pero esa no es su misión. Su misión es la otra; su misión 

es la percepción, la captación y la comprensión de los procesos. 

Sólo que tiene que saber cómo hacerlo para no empobrecer en 

cada proceso sus contenidos y mantener la riqueza de los 

contenidos sin detener su marcha. Esto no es fácil naturalmente, 

pero se aclara inmediatamente en cuanto partimos de la base 

de que el historiador que hace descripción morfológica ha 

tomado generalmente determinados períodos. 

Obsérvese bien: ¿qué es lo que el historiador quiere 

analizar cuando se propone este análisis? Bueno, analiza la 

época de Pericles, analiza la época de Augusto –son tópicos–, 

analiza la época de Luis XIV, analiza la época de la Reina Victoria, 

y si rastreamos un poquito descubrimos que el historiador se 

siente tentado de hacer esta clase de análisis cuando observa lo 

que sociológicamente llamamos un período con bajo índice de 

movilidad social. Un período de un bajo índice de movilidad social 

es lo contrario de un período de alto índice de movilidad social, 

es decir, un período en el que lo que predomina es el cambio. 

Aplicar a una época de cambio este criterio metodológico sería 

un fracaso. 



JOSÉ LUIS ROMERO 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 45, AÑO 2024                317 

Es importante descubrir que no se puede adjudicar a la 

historia un tipo metodológico que no sirve sino para 

determinadas situaciones. La historia social tiene que contar con 

estos dos objetivos, que corresponden a situaciones que se 

pueden definir con alguna claridad. La historia social tiene que 

tener una cierta tendencia a comprender –esta es su misión 

como la de toda historia– lo que llamaríamos las situaciones en 

las que predomina la estabilidad, es decir, aquellas situaciones 

que tienen un mínimo de aceleración en el cambio social. Pero 

aún en ésas –llámese época de Pericles, o llámese época de 

Augusto– hay que contar con que no es posible el análisis 

estático ni la descripción morfológica. Se puede acentuar el 

análisis morfológico –sin que esto sea fundamental– en la 

medida en que la estructura social es más firme, y en 

consecuencia se puede precisar con un poco más de claridad 

qué es lo que le ocurre a cada grupo, o sea, cual es la historia de 

cada grupo, poniéndolo en orden y estableciendo las 

correlaciones. 

Pero siempre que partamos de la base de que este análisis 

de la comprensión de las épocas en que predomina la 

estabilidad, es decir épocas de un mínimo de aceleración en el 

cambio social, no constituye la totalidad de la función de la 

historia. Esto es nada más que una instancia, en la que conviene 

que nos detengamos porque en la medida en que podemos 

observar un momento de estabilidad social es posible que 

podamos definir con mayor precisión los elementos del juego. 

Pero lo importante es no perder de vista el otro de los objetivos, 

que es el análisis de los períodos de cambio, es decir el análisis 

de los períodos en donde la sociedad no puede ser analizada 

desde el punto de vista de su situación, sino que tiene que ser 

analizada sustancialmente desde el punto de vista del cambio 

mismo. 



LA HISTORIA SOCIAL 

318          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

Este sería el corazón del problema de la historia social. 

Un enfrentamiento con el problema real de quiénes son los 

protagonistas de la historia, entendiendo por tales aquellos a 

quienes les ocurre realmente, y no por abstracción, lo que la 

historia cuenta. Si me propongo contar la historia de los griegos, 

entonces debo contar la historia de la totalidad de los grupos de 

los griegos. No importa que esto esté en la formulación ni en los 

títulos; lo importante es que el análisis se dé de esta manera. Lo 

importante es que se diga: todo este proceso político que voy a 

poner en orden, es un proceso político que afecta, que tiene 

como protagonista a este sector, este grupo; pero esto que yo lo 

puedo contar como lo que llamaríamos la historia exterior, esto 

tiene como correlato todo el complejo de problemas que implica  

la relación de este grupo a quien le ocurre esto, con todos los otros 

grupos a quienes le ocurren otras cosas, cosas que a veces no 

se pueden relatar, no se pueden relatar de manera  muy precisa. 

¿Cómo se puede relatar de manera muy precisa lo de 

soportar el hambre, o soportar la opresión? ¿Cómo se puede 

contar de manera muy precisa lo de descapitalizarse, lo de estar 

en situación deficitaria permanente? ¿Cómo se puede contar 

de manera muy precisa el proceso de desplazamiento? ¿Cómo 

se puede contar de manera muy precisa el proceso por el cual 

las clases medias se proletarizan? ¿Cómo se puede contar, a la 

inversa, cómo en el seno de determinado grupo social se 

produce un acrecentamiento de poder social –como el caso de 

la burguesía desde el siglo XVI hasta el XVIII o hasta el XIX–: un 

ascenso de poder social que acompaña al poder económico en 

una cierta medida y no en todas, y que se mantiene separado 

de la lucha por el poder político? 

Este proceso es mucho más difícil de contar, pero es 

evidente que yo no cuento la historia del siglo XVII francés si yo 

cuento la historia del reinado de Luis XIV y me olvido de esta 

lucha por el poder económico, por el poder social, y por el poder 



JOSÉ LUIS ROMERO 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 45, AÑO 2024                319 

político que se está dando en el sustrato de toda esta armazón, 

del cual lo único que parece digno de trascender es esto que 

hace la comunidad como un pretendido conjunto, cuando la 

coherencia de ese conjunto no resiste al menor análisis. 

Creo que estos serían los dos aspectos fundamentales 

para identificar una historia social. Una historia social tiene que 

localizarse en el análisis de los grupos, en el análisis de sus 

condiciones de vida para empezar, en el análisis de sus 

relaciones, en el análisis de las relaciones entre el individuo y el 

grupo y tender a una aclaración de lo que se llama la lucha por el 

poder social, que a diferencia del poder económico o del poder 

político, apenas se institucionaliza, y como apenas se 

institucionaliza, resulta infinitamente más difícil de percibir que el 

predominio en el campo económico o el predominio en el 

campo político, en donde las relaciones son mucho más fijas y 

se institucionalizan. 

Localizados estos grupos, localizados los objetivos en 

esta lucha por el poder social, que cuaja en la idea de prestigio, nos 

queda por intentar el estudio del proceso social, partiendo de la 

base de que tenemos que buscar la manera de resolver 

metodológicamente esta doble instancia: la comprensión de las 

situaciones creadas sobre la base de una sociedad estabilizada, 

con un mínimo de movilidad social y un mínimo de cambio, y la 

comprensión de los procesos de cambio que se dan en 

sociedades inestables, en donde la movilidad social se acentúa 

y en donde lo sustancial es en consecuencia el cambio. 

Acaso quedara por establecer cuáles eran las relaciones 

del fenómeno social con los fenómenos económicos y políticos, 

pero creo que he distraído la atención de ustedes demasiado 

tiempo, me atengo al enunciado estricto de este tema y lo doy 

por concluido aquí.


