ISSN 1514-9935 | E-ISSN 1853-3175 | CC BY-NC-SA 4.0
https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/anuariocuyo
PP. 299-319

| La historia social’
Social history

José Luis Romero

Acaso convendria
comenzar con una aclaracién de
tipo terminoldgico, que

terminara por introducirnos en el
corazén del problema. Lo que
finalmente comienza a definirse
como una disciplina de cierta
autonomia comenzdé siendo,
apenas, un enfoque singular de
los estudios histéricos, que surgid
confundido con otros enfoques
posibles; algunos de ellos cobraron personalidad tan acusada como
el de la historia social y otros se quedaron siendo, simplemente,
posibilidades del pensar histérico.

La expresion “historia social” no es usada desde hace
mucho tiempo. Su designacidn es relativamente reciente, pero
su problemadtica —hay que convenir—es un poco mas antigua. Hay
una vieja confusidn que acaso convenga recordar porque nos
puede servir como punto de partida.

Durante mucho tiempo se ha pensado —mejor, se ha dicho—
que la férmula aristotélica para definir al hombre como un animal

! Este texto inédito de José Luis Romero, denominado “La historia social”, constituye una
conferencia dictada en la Universidad de la Republica, Uruguay, en 1959. La consulta y
transcripcion del mismo ha sido realizada a partir de su reproduccion en el Archivo digital de
las obras completas de José Luis Romero: https://jlromero.com.ar/textos/la-historia-
social-1959/

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFIA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 45, ANO 2024 299


https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/anuariocuyo
https://jlromero.com.ar/textos/la-historia-social-1959/
https://jlromero.com.ar/textos/la-historia-social-1959/

LA HISTORIA SOCIAL

politico entrafnaba una definicion de ese adjetivo “politico” con un
sentido analogo al que hoy le damos. Una lectura atenta de la Politica
de Aristoteles; una lectura atenta de textos conexos relacionados con
su pensamiento en esa materia dentro del pensamiento griego, nos
aclara en rigor que la significacion exacta de la palabra “politica” en
este uso se parece un poco mas a la palabra “social” que no a la palabra
“politico” tomado como adjetivo. Lo que Aristdteles queria decir
cuando definia al hombre como “animal politico” era, no tanto como
entenderiamos hoy —una vez precisados los conceptos y realizada
cierta discriminacidon— un ser preocupado fundamentalmente por
los problemas del poder, sino, simplemente, un hombre, un ser,
cuya tendencia fundamental es la de convivir con sus semejantes y
naturalmente, establecer con sus semejantes cierto tipo de relacién
gue caracterizaria la convivencia. Este distingo nos pone sobre la pista
del problema.

Lo que se ha llamado habitualmente la “historia” ha sido,
generalmente, la historia politica; y se ha entendido por historia
politica una historia de hechos, en que los hechos representan
fundamentalmente lucha por el poder. Hoy sabemos que la lucha
por el poder constituye uno de los fendmenos tipicos de la
convivencia social, pero que no constituye de ninguna manera la
totalidad de la historia, que no es solamente un conjunto de
hechos sino de otros muchos planos de la convivencia social.

En cuanto se ha ido precisando este concepto de lo
politico como lucha por el poder, que se da siempre en el plano
de los hechos, que tienen una fisonomia muy acabada, hay otros
hechos de distinta indole que se presentan al observador de una
manera mas confusa, o por lo menos, de una manera menos
precisa y con una fisonomia que le ocasiona al observador una
serie de dificultades para su percepcidn.

En realidad, podriamos decir que, en el plano de lo
politico, la historia percibe con mucha mayor precisién los hechos

300 CUYO. ANUARIO DE FILOSOFIA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, ANO 2025



JOSE LUIS ROMERO

gue los procesos. En cambio, en todos los otros planos de Ia
historia es mucho mas precisable el proceso, que no el hecho.
Pero lo que ocurre es que el hecho tiene una posibilidad de
precision, una posibilidad de identificacidon y una posibilidad de ser
aislado, muy superior a la posibilidad que ofrece el proceso para
ser identificado.

Porque todo proceso no resulta sino de una abstraccién;
no se descubre y se identifica sino en virtud de una abstraccién.
Luego, era légico que el pensamiento histérico comenzara por
percibir los hechos, percibiera con absoluta claridad ese plano de
la vida histdrica en el que predominan los hechos precisables,
facilmente definibles, y tardard mas tiempo en descubrir, por
detras de los hechos, los procesos, inclusive en el plano politico.
Y era légico también que, una vez habituado el pensamiento
histérico a discriminar los procesos, a través y por debajo de los
hechos politicos, adquiriera cierta agudeza para descubrir otro
tipo de proceso que no es exactamente el politico, aunque cada
cierto tiempo se filtra como para actuar simultdneamente alli
donde se dan procesos y hechos politicos.

De modo tal que lo que llamamos descubrimiento de los
procesos, percepcion de los procesos, constituye una
operacién mental que hay que identificar con lo que llamariamos
un proceso de abstraccién. Los procesos sociales, los procesos
econdmicos y los procesos culturales no estdn a la vista en la
historia como lo estdn los hechos; pero todos ellos estan ademas
mas ocultos que los procesos puramente politicos.

Esto es lo que ha originado esta especie de retardo en la
percepcidon de estos procesos; lo que ha originado que la historia
haya sido concebida durante tanto tiempo como historia politica.
Y esto es lo que ha hecho que sdlo al cabo del tiempo haya
llegado a identificarse un area de la problematica histdrica que
tiene que ver con las formas de la convivencia, pero que no ha

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFIA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 45, ANO 2024 301



LA HISTORIA SOCIAL

conseguido durante mucho tiempo -y quiza no del todo todavia—
una fisonomia precisa como para establecer un campo de Ia
investigacion histdrica decididamente definible. Hoy podemos
decir que se discrimina en el campo del pensamiento histdrico
con absoluta precision, el area de los procesosy, dentro del drea
de los procesos, se discrimina con absoluta precision los
Ilamados procesos sociales.

Quizd no tenga un siglo todavia el intento metodoldgico
preciso de delimitar con claridad qué son los procesos sociales. Y
en esta ligera referencia que he hecho a las alternativas del
nombre y del concepto, quizd haya que agregar a esto una ligera
enunciacion de algunas alternativas con respecto a los planteos
de tipo metodolégico que se han dado en la historia de Ia
historiografia.

Se dice habitualmente que ha sido un historiador del siglo
XVl llamado Justus Mdoser quien precisd, en cierto modo, este
campo de la observacion histdrica radicado en la observacién
de los procesos sociales. En su famosa Historia de Osnabriick
Justus Moser hizo un andlisis que, en cierto modo, se parece
bastante a la discriminaciéon que haria a mediados del siglo XIX
Carlos Marx cuando traté de distinguir entre lo econdmico y lo
politico. Se trataba, segun algunos, de idear una historia al
servicio de la burguesia. Entiéndase bien. Se trataba en Justus
Moser de escribir una historia que fuera ensefianza para esa clase
social que en el siglo XVIll habia adquirido un gran desarrollo v,
sobre todo, una fisonomia muy precisa, en oposicién a lo que se
decia habitualmente que era la historia, esto es, una disciplina
para ensefianza de los principes. Y este matiz vale la pena que
sea observado un instante, porque encierra otra de las
peculiaridades curiosas de la llamada historia social.

Desde los griegos, la historia tiene un marcado tinte
pragmatico. Pese a las innumerables digresiones que se han

302 CUYO. ANUARIO DE FILOSOFIA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, ANO 2025



JOSE LUIS ROMERO

hecho hasta el siglo XIX acerca de su contenido y de su finalidad,
la historia ha girado explicita o implicitamente alrededor de
aquella formulaciénde que era “maestra de la vida”. La historia
se ha estudiado, ha sido pensada, siempre, en la inmensa
mayoria de los casos, como una disciplina con una finalidad
practica; y esa finalidad ha parecido ser la de transmitir las
experiencias en el plano de la lucha por el poder, para aquellos
gue estaban implicados en su tiempo en la lucha por el poder. Se
trataba de una especie de recopilacién de experiencias para
servir a la continuacidon de este mismo proceso de lucha por el
poder, en el que, una y otra vez —vuelvo a repetir— se ha visto lo
esencial de la historia.

No es nada extrafio que Maquiavelo, politico e historiador,
haya concebido al mismo tiempo su historia, la historia que se ve
en las Historias florentinas, la historia que se ve en la biografia de
Castruccio Castracani, como una ensefianza paralela a la que él
desarrolla no sélo en El Principe, sino también en los Comentarios
a la primera década de Tito Livio. La historia parecié una sucesion
de ejemplos, y esos ejemplos, naturalmente, estaban
destinados a ser aprovechados por quien tenia en la vida de la
época el mismo quehacer que tenian aquellos a quienes se
juzgaba dignos de ser historiados, es decir, a quienes controlaban
el poder politico.

Esta finalidad de la historia choca en cierto momento, en
el siglo XVIIl,a los ojos de algunos observadores; es el momento
en que descubren que la historia, aun concebida como simple
analisis de las luchas por el poder, interesa solamente al Principe,
porque empieza a descubrirse que debe interesar a algunos
otros agentes de la lucha politica que no tienen un caracter
unipersonal. Este es el secreto de Justus Moser.

Dice Justus Moser: la historia que se cuenta
habitualmente es una historia pragmatica, orientada, como

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFIA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 45, ANO 2024 303



LA HISTORIA SOCIAL

ejemplo, para el Principe, que es el agente fundamentalen la
lucha por el poder. Pero el caso es que la historia tiene que ser
contada, deberia ser contada, a la luz de la experiencia de
nuestro tiempo. Tendria que ser contada para otros agentes de
la lucha por el poder que no son personajes individuales, y que
empezamos a ver que actlan de una manera eficaz; es decir que
pueden actuar, y que cuando actuan son eficaces. Agentes que
se caracterizan porque sacan su poder, no de su fuerza militar o
politica sino de otras circunstancias; y cuando trata de localizar
cual es este agente que interviene en estas luchas, al que es
menester aconsejar como se aconsejaba al Principe para que
sepa cémo actuar a la luz de cédmo se ha actuado; cuando trata
de identificar esto, analiza un grupo social, algo que se llamaba la
“clase media”, algo que habia empezado a adquirir fisonomia,
practicamente desde comienzos de la Edad Moderna, y que
cuando se llega al siglo XVlllha puesto en evidencia que es el
motor eficaz de wuna serie de procesos que empiezan a
separarse del proceso politico.

El interés de esta finalidad nueva, la de ensefiar a las
clases medias, concebidas como agentes de la vida colectiva,
consideradas como elemento eficaz en los cambios histéricos;
el interés por aleccionar a estos grupos sociales, lleva al
historiador a observar cdmo se han comportado éstos y otros
grupos sociales, deslindando en el andlisis histérico lo que
constituye la sucesién de los hechos politicos que caracterizan
la accién estrictamente politica —o sea de la lucha por el poder—
de los procesos que son mas imprecisos, que son mas indefinidos
y que se manifiestan en el juego, en las relaciones entre los
grupos.

Una vez que Justus Moser hubo localizado un grupo social
en el que percibié la singularidad de su situacién, en el que
descubrié cuadles eran los moviles fundamentales de su
comportamiento, en el que descubrié que tenia objetivos

304 CUYO. ANUARIO DE FILOSOFIA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, ANO 2025



JOSE LUIS ROMERO

peculiares de grupo, distintos de los demas grupos que
componian el complejo social, una vez que hubo localizado eso,
la “clase media”, lo que nosotros llamariamos la burguesia, pensé
gue era necesario escribir una historia que le ensefara a este
grupo social cdmo conducirse, a la luz de los ejemplos que la
historia ofrecia de cémo se habian comportado y movido otros
grupos sociales en otras experiencias histdricas.

Y este planteo de Justus Mdser en el siglo XVIlIlcomenzd
a robustecerse, aunque lo cierto es que hay que llegar a
mediados del siglo XIX para que se perciban no solo las
posibilidades de este planteo, sino también lo que llamariamos
el contorno gnoseolégico, es decir, la serie de problemas que
lo acompaiian y que inciden sobre una posible reordenacién de
las caracteristicas de la historia como forma tipica de
conocimiento.

El tipo de ensefianza que propiciaba Justus Moser, es
decir, el tipo de experiencia que Justus Mdser consideraba que
habia que trasmitir a los grupos sociales, a las clases medias para
que supieran cdmo comportarse, era en realidad un poco
indeciso. En general, se entendié que lo que las clases medias
debian saber es no tanto cémo se habian constituido, en virtud
de qué proceso se habia constituido como grupo, sino cuales
eran sus formas peculiares de vida. Es bien sabido que la
burguesia las habia caracterizado con ciertas notas negativas,
que consistian fundamentalmente en oponerlas a las formas de
vida aristocraticas, originando con esto un planteo de la historia
que derivé rdpidamente hacia una cosa un poco banal, que es lo
que podria llamarse la historia de las costumbres.

Digamos, para dejar sentado este primer mojon, que la
historia social ha nacido, en primer lugar, como historia de las
costumbres. Ha sido en lucha con Voltaire, pero ha sido
concurrentemente con Voltaire, como aparecié esta nocién. Se

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFIA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 45, ANO 2024 305



LA HISTORIA SOCIAL

descubrié —y es cosa del siglo XVIlI- que las formas de vida, las
maneras habituales de comportarse, esas cosas que el
observador coetdaneo desdefia porque le parecen
sobreentendidas y sin alcance histérico, comienzan a ser para
este nuevo punto de vista, cosas extraordinariamente valiosas. No
se le hubiera ocurrido a Tucidides contarnos, al lado de las
peripecias de la guerra de Sicilia, cmo vestian los griegos, qué
comian, cuales eran las formas de sus relaciones cotidianas,
cudles eran las maneras de comportarse corrientemente, todo
eso le hubiera parecido a un historiador como Tucidides, situado
estrictamente en el plano politico, como un tema deleznable
para el historiador que todavia se sentia un poco herederode la
épica.

Pero el siglo XVlllestd viendo moverse a este grupo social
que llamariamos, que podemos hoy llamar la burguesia, con una
gran eficacia histérica como grupo; estd viendo jugar a las clases
medias en un proceso que llamariamos de presién y que esta
viendo alcanzar a este sector social una situacion de preeminencia
por encima de las viejas aristocracias en muchos aspectos, no
sobre la base de golpes de estado, no sobre la base de hechos
politicos facilmente concretables, sino por la fuerza, por la
presion del grupo como grupo y por la imposicion a la totalidad
de la sociedad de los objetivos del grupo.

Una observacién de esta indole conduce al historiador a
suponer que lo que se llama la historia de las costumbres es algo
un poco menos banal de lo que parece a primera vista, porque
empieza por afirmar que las costumbres tienen historia. La
afirmacion de que las costumbres tienen historia traslada al plano
de la historia todo un conjunto de fendmenos que antes no habian
sido observados; es decir, traslada al plano de la historia las
formas reales, la sucesion de las formas reales de vida.

306 CUYO. ANUARIO DE FILOSOFIA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, ANO 2025



JOSE LUIS ROMERO

Y las formas reales de vida, enunciadas como una
sucesion de formas, lleva inmediatamente a la suposicién de que
no cambian arbitrariamente, que tampoco cambian por la fuerza
del poder politico, puesto que el proceso es distinto, sino que
cambian porque cambia en el fondo de la vida social la relaciéon
entre los grupos, y que sélo al cambiar la relacién entre los grupos
se alteran las formas reales de vida.

De modo que, a partir del hecho primero, que es Ia
observaciéon del cambio de las formas de vida, el cambio de las
costumbres, para usar una expresion mas llana, se llega
rapidamente a percibir la significacidon histérica del juego entre
los distintos sectores sociales, con lo cual estamos en posesién
de un segundo elemento que ha contribuido decisivamente a
precisar la fisonomia de esa disciplina que hoy llamamos la
historia social.

Cuando a mediados del siglo XIX varios, numerosos
historiadores, descubren el enorme interés de este tema,
especialmente Boissier, Ludwig Friendlander, al terminar el siglo
y tantos otros; cuando se empieza a percibir que, por detras del
fendmeno de las costumbres, se esconde un juego sordo pero
trascendental entre los grupos sociales, que luchan no por el
poder politico, en primera instancia, sino antes por imponer su
preeminenciacomo grupoy no sélo a través del poder politico,
sino a través de lo que llamariamos el primado de sus intereses
y de su concepcidn del mundo y de la vida, entonces estamos
en posesion de los tres o cuatro datos mas importantes que la
historia social parece plantearnos.

Después de eso, la historia social, la naciente historia
social, se preguntd, si esta tension entre los grupos sociales que
originaba todos estos procesos que hemos sefialado, que se
manifestaba en este hecho primario y visible del cambio de las

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFIA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 45, ANO 2024 307


https://jlromero.com.ar/textos/resena-de-la-sociedad-romana-de-ludwig-friedlander-1948/

LA HISTORIA SOCIAL

costumbres, era un proceso auténomo o si por el contrario era
un proceso que a su vez obedecia a razones mas profundas.

Cuando Marx sefiala la relacién entre lo econémico y lo
politico, cuando lanza la tesis de que el poder politico tiene una
estrecha relacién —que él juzga relaciéon de dependencia muchas
veces, y otras veces no— con respecto a los problemas
econémicos, entonces los observadores del proceso social —y
el mismo Marx, en parte- empiezan a pensar si esta tension
constante entre los grupos que parece constituir uno de los
fendmenos sustanciales de la historia ya es independiente de
los procesos econdmicos.

Y al cabo de mucho tiempo empieza a descubrirse que
los fendmenos sociales, estos fendmenos de tensidon entre
grupos, no pueden —como no lo puede el fendmeno politico—
explicarse por si mismos exclusivamente, sino que se explican
de una manera mancomunada, de una manera estrechamente
relacionada con el proceso de las relaciones econémicas. Y
cuando llegamos al final del siglo, o principios de éste, el sistema
de interpretacion de lo  histérico se ha enrigquecido
considerablemente y pasa a ser un lugar comun que el proceso
histérico, siendo uno solo, se desenvuelve simultaneamente en
varios planos; que tiene cada uno de ellos un distinto ritmo
peculiar, y que no puede ser explicado en cada caso sino por una
estrecha correlacién de sus tres facetas principales: el plano de
las relaciones de produccién —que caracteriza al proceso
econdmico—, el plano de relaciones entre los grupos sociales —
que caracteriza al proceso social- y el plano de la lucha por el
poder politico que caracteriza al plano politico.

De mas estd decir que este proceso ha seguido adelante
y se ha enriquecido descubriendo las relaciones entre estos
planos de la historia, que nos ponen en contacto con una maraia
de hechos mucho mas densa de la que creia descubrir el

308 CUYO. ANUARIO DE FILOSOFIA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, ANO 2025



JOSE LUIS ROMERO

historiador politico. Se relaciona de una manera inseparable con
un fenédmeno que llamariamos de tipo intelectual, si no
queremos decir espiritual. Se relaciona con todos los fendmenos
de creacién en el orden del espiritu, fendmenos que se
caracterizan porque si bien es cierto que tienden a objetivarse
creando cosas que salen del espiritu creador y situdndose en el
ambito de lo objetivo, lo cierto es que revierten sobre el plano
real, porque en cada creacién hay implicita una interpretacion de
la realidad sobre la cual trabajan —lo quieran o no lo quieran— los
otros planos mas directamente asentados en la contingencia en
lo real, pero que no tienen de lo real una visién inmediata, sino
que tienen de lo real fundamentalmente una visién conceptual.
De modo que todo lo que sea enriquecimiento de la
interpretacién de la realidad modifica la imagen conceptual de la
realidad misma y obliga, fuerza, constrifie a contar con esa
interpretacion al juego que se da en los planos reales de la historia.

De modo que no debemos quedarnos en esta division
tripartita de la historia como proceso que se desenvuelve
simultdneamente en el orden de lo econémico, de lo social y
de lo politico, sino que tenemos que entender la totalidad del
proceso como una relacién entre estos tres planos, y todavia, la
relacion de estos tres planos con la interpretacién de la realidad,
es decir, la imagen de la realidad que el hombre esta creando
de una manera constante y que constituye, como es bien
sabido, el elemento fundamental de lo que llamariamos la
historia como cultura.

La totalidad de la observacidon de estos fendmenos nos
conduce a una imagen total de la historia. La historia es un
complejo, y si pensamos que la historia es lo que hace ese sujeto
qgue se llama la humanidad, tenemos que convenir en que la
totalidad de su creacién es lo uUnico que nos interesa
fundamentalmente. La historia es, en ultima instancia como
conjunto, una historia de la cultura.

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFIA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 45, ANO 2024 309



LA HISTORIA SOCIAL

Desde el punto de vista metodoldgico, constituye una
via segura para llegar a esta imagen integral de lo histérico el
haber discriminado convenientemente estos tres planos en el
orden de lo real, y de lo factico; y estos tres planos se nos ofrecen
ahora para la investigacion inmediata, como perfectamente
discernibles. La historia social es el resultado de esta
discriminacién y nos localiza uno de los campos sobre los cuales
es posible trabajar y en los cuales es posible encontrar uno de
los datos mas fértiles y eficaces para la comprensién del
conjunto.

La historia social no es pues la totalidad de la historia,
como no lo era la historia politica, como no lo fue la historia
econdmica, como no lo fue la historia de las ideas; la historia
social es uno de los planos posibles. Sélo que la indagacién del
conjunto no se nos da en el orden cientifico como una posibilidad
de captar esencias in totum, sino que se nos da como una
posibilidad de sintesis sobre la base de este andlisis. Haber
descubierto las posibilidades de hacer este analisis con absoluto
rigor y no confundiendo los planos, constituye un extraordinario
progreso.

Sobre las implicaciones conceptuales, o diriamos sobre
las implicaciones gnoseolégicas y metodoldgicas de la historia
politica se ha hablado muchas veces. Sobre las implicaciones
gnoseoldgicas y metodoloégicas de la historia econdmica
también se ha hablado bastante. Quizd el plano del
conocimiento mas débil desde el punto de vista conceptual hoy
sea el de la llamada historia social. Es aquel aspecto del analisis
histérico sobre el que se ha pensado menos, y con menos rigor
acerca de su peculiaridad; en este orden de abstracciones que
nos movemos, la abstraccién de lo social es quizd la que
presenta las maximas dificultades. Esta es la razén por la cual yo
quiero dedicar un rato a analizar cual es el problema especifico
de la historia social, habiendo dejado sentado cuales son las

310 CUYO. ANUARIO DE FILOSOFIA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, ANO 2025



JOSE LUIS ROMERO

relaciones de este orden de conocimiento con todos los otros
que integran la totalidad del conocimiento histérico.

La historia social no podia definirse mientras lo social mismo
no fuera definido. Y como saben ustedes, tras esa confusién, a
la que yo empecé refiriendome y que aparece en la definicién
del hombre de Aristételes, la confusidn entre lo que es
especificamente social, segin lo entendemos hoy, y todos los
demads aspectos que integran las relaciones de convivencia, se
ha mantenido. Esa confusién apenas empieza a discriminarse,
apenas empieza a aclararse en el momento en que empieza a
definirse en el orden sistematico el problema social; y esto es
bien sabido que no ocurre hasta la época de Augusto Comte,
con quien empieza a procurarse con claridad la discriminacion, la
definicidon de qué especie particular de fendmenos son éstos que
Ilamamos fendmenos sociales.

Naturalmente que el fendmeno ya habia sido percibido:
écomo podia ser de otra manera? El propio Aristdteles lo
percibe, creo. Es evidente, acercandonos mucho mads a este
término que hemos sefialado, que el socialismo romantico lo
percibia; es evidente que Saint-Simon tenia una idea de lo que
era lo social; es evidente que todo el movimiento de los
sansimonianos, Fourier..., que todo este tipo de pensamiento ha
tenido una intuicién de lo que es lo social. Pero la verdad es que
hasta que no se ha intentado una sistematizacién del problema,
la historia social no ha sabido cudl era el concepto que debia
manejar. Y el perfeccionamiento de la historia social como
disciplina es sdlo posterior al auge de la sociologia, porque a
partir de entonces sabe qué es lo que tienen que historiar.

Pero desgraciadamente la sociologia no ha conseguido
definir de una manera perfecta su objetivo; si hay una disciplina
compleja, si hay una disciplina que tenga todavia graves
complicaciones de tipo metodoldgico y epistemoldgico, si hay

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFIA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 45, ANO 2024 311



LA HISTORIA SOCIAL

una disciplina que inclusive se maneje en un terreno movedizo,
esa es la sociologia. Lo cual no quiere decir que su objetivo no
sea claro, sino que conceptualmente es muy dificil de apresar.
Cien afios en el desarrollo de una disciplina no significa que la
disciplina no tenga perspectivas ni posibilidades; las tiene e
inmensas, pero justamente son inmensas las perspectivas por
la riqueza de su material, lo cual hace que la tarea de conceptuar
su contenido sea mas dificil.

Se ha dicho alguna vez que el problema social reside
fundamentalmente en la distribucion de los valores,
entendiendo valores en sus dos sentidos: valores espirituales y
materiales; si quisiéramos decir, valores de cambio y valores de
estimacidn intelectual. Se han procurado infinidad de respuestas
a esta definicion de qué es lo social; pero la verdad es que, al
cabo de un largo esfuerzo intelectual para precisar el drea
concreta de la historia social, podemos decir que se ha llegado
a la definicién o a la precisién de dos tipos de problemas que,
implicando una definicién no acabada de lo social, se manejan
sin embargo con cierta seguridad con respecto a la naturaleza
de su objeto.

La historia, el conocimiento histérico, entre sus
innumerables imprecisiones, ha padecido la imprecisién de cual
es el sujeto de la historia. Para la historia universal de tipo
especulativo, tal como se da en un Herder, por ejemplo, es
evidente que el sujeto de la historia es la Humanidad, con H
mayuscula; para un bidgrafo, para Suetonio, para Arriano, para
cualquiera, el sujeto de su desarrollo histérico es el individuo
concreto, es Alejandro Magno.

Pero el caso es que la historia que trata de describir
procesos politicos tal como lo viene haciendo desde Tucidides,
ha naufragado siempre en la tarea de precisar a quién le
corresponde, a quien se le atribuye como protagonista, todo

312 CUYO. ANUARIO DE FILOSOFIA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, ANO 2025



JOSE LUIS ROMERO

eso que se relata como hecho, todo eso que se relata como
devenir de alguien a quien se le da el nombre, pero sin precisar
su naturaleza socioldgica. éA quién le ocurre la historia de
Grecia? A los griegos; pero en cuanto nos enfrentamos con esta
realidad nos planteamos: ¢y sociolégicamente, quiénes son los
griegos? Porque no sélo los griegos tienen una larga historia a
través del tiempo sino que, en cada uno de esos avatares, la
composiciéon interna de ese grupo tiene una pluralidad, y en
consecuencia corremos el riesgo de atribuira un sujeto lo que a
ese sujeto no le ha correspondido. ¢La historia que se relata de
los griegos en Tucidides, le ha ocurrido a todos los griegos o le
ha ocurrido a una pequefia minoria, a un pequeio sector de lo
que en ese momento eran los griegos, en tanto que otro
considerable nimero de sectores era totalmente ajeno a este
proceso?

Pues en relacién con esta formulacion, en relacion con el
fendmeno de quién constituye el sujeto de la historia, la historia
social empieza por descubrir la aplicacidn posible de lo que en
sociologia constituye la teoria de los grupos. La historia le ocurre
a ciertos grupos. Cada historia de las muchas historias posibles le
ocurre a un grupo. La historia como conjunto le ocurre al
complejo de los grupos y no es en consecuencia la historia de
uno sélo de ellos, sino a la historia de todos ellos, o la historia de
las relaciones entre ellos.

En esta historia que se refiere a los grupos, tomados
individualmente, o tomados en sus relaciones reciprocas, se
aprecian sustancialmente dos enfoques posibles, que el
pensamiento histérico no ha terminado de  definir
metodoldgicamente y que inclusive juegan en la cabeza de
muchos historiadores como dos posibilidades simultaneas,
como dos posibilidades equivalentes, que sin embargo no lo
son. Una es lo que llamariamos el analisis de las situaciones; otra

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFIA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 45, ANO 2024 313



LA HISTORIA SOCIAL

es el andlisis de los cambios. Obsérvese la significacidon que tiene
esta observacion.

Para un historiador tradicional —digamos Maquiavelo en
el siglo XVI- escribir la historia de Florencia era escribir la historia
de lo que ha ido pasando, segln un uUnico esquema ordenador,
que es el tiempo calendario. Esto ocurrié este afio, esto ocurrid
este otro afio, esto ocurrio este otro afio: es el esquema
ordenadorde los Anales, o el esquema ordenadorde la Crdnica.
De pronto nos encontramos con que, otros antes que él, pero
sobre todo Voltaire, un dia dice: voy a estudiar la época de Luis
XIV; y estudia la época de Luis XIV y con eso se enriquece
enormemente el panorama del pensamiento histérico.

Pero entonces entramos en un conflicto, en un
agudisimo conflicto desde el punto de vista metodoldgico. éLa
historia se debe fijar fundamentalmente en el andlisis de
situaciones que tienden a ser estdaticas a los fines del analisis, o
la historia tiene que manejar procesos que naturalmente son
dinamicos y que la historia deberia tender a conservar en la
totalidad de su dinamismo? En realidad, si se observa la
produccidn historiografica de los ultimos cien afios se descubre
que este distingo metodoldgico no ha sido hecho. Un historiador
empieza a parecer en los Ultimos afios mas maduro, mas
comprensivo, mas profundo si se localiza en el andlisis de una
situacién; y se supone que es mas trivial el historiador que hace
cronica, es decir un relato de hechos encadenados siguiendo el
esquema del tiempo calendario.

Sin embargo, no es necesariamente asi. Lo que ocurre es
que estdn jugando dos criterios, y estos dos criterios no se dan
con absoluta claridad, sino en el plano de la historia social. Porque
es la historia social la que nos enseia, la que nos pone sobre la
pista de que el desarrollo histérico le ocurre a un sujeto complejo,
un sujeto practicamente inasible, al que hay que cercar, al que hay

314 CUYO. ANUARIO DE FILOSOFIA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, ANO 2025



JOSE LUIS ROMERO

que tratar de aprehender, un poco sorprendiéndolo en sus
relaciones multiformes. Y este sujeto son los grupos; grupos que
como es bien sabido no tienen una constitucién pareja nien un
instante. Porque simultdneamente todos pertenecemos al
mismo tiempo a innumerable cantidad de grupos, inclusive a
grupos antagdnicos, como por ejemplo el grupo de los que bajan
de un dmnibus y el grupo de los que suben; cada uno de nosotros
pertenece a los dos, unas veces a uno y unas veces a otro, y
cuando pertenecemos a uno tenemos intereses antagdénicos
con respecto al otro; porque cuando somos de los que bajan
creemos que primero hay que dejar bajar y cuando somos de los
gue suben aspiramos a subir lo antes posible.

Pues llevado esto a sus Ultimas consecuencias —y el
ejemplo es bastante claro— nos encontramos con que el sujeto a
quien le ocurre la historia es no sélo un conjunto de grupos, sino
un conjunto de grupos caracterizado por la presencia simultdnea
de diversos individuos, por la presencia de individuos que
simultdneamente pertenecen a dos o tres o mas, y que
simultdneamente tienen intereses contrarios.

De aqui que frente a este farrago haya una tendencia a
decir: el analisis profundo no lo puedo realizar sino en el
momento en que detengo la historia; localizo los grupos, ubico a
cada individuo en el suyo, y por abstraccién supongo que todos
los que estdn en cada uno de los grupos tienen intereses
homogéneos y que no hay grupo que esté compuesto por
representantes de intereses antagdnicos, y entonces intento
una cosa que —muy mal llamada— ha sido considerada como
historia de la cultura.

Se ha dicho: voy a hacer un analisis de una época, y con
esto se ha querido decir: voy a hacer una descripcidon, dando por
sentado que el proceso de la historia puede detenersey que es
mds importante hacer el andlisis de una época detenida,

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFIA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 45, ANO 2024 315



LA HISTORIA SOCIAL

simplificada en cuanto a la complejisima estructura de sus
grupos, que no la historia que tiende a percibir la totalidad del
juego dindmico y que tiende a referirse a los distintos grupos en
juego reciproco.

En realidad este es un cambio mas facil, pero obsérvese
que, en la medida en que el pensamiento histérico tiende a la
descripciéon de formas estdticas, deja de ser historia y se
transforma en algo que podriamos llamar —si quisiéramos darle
un nombre importante— morfologia de la cultura.

La historia tiene en este momento una cierta tendencia
a variar, a dirigirse hacia una morfologia de la sociedad y de la
cultura, pero esa no es su misién. Su misién es la otra; su misiéon
es la percepcidn, la captacidony la comprension de los procesos.
Sélo que tiene que saber cdmo hacerlo para no empobrecer en
cada proceso sus contenidos y mantener la riqueza de los
contenidos sin detener su marcha. Esto no es facil naturalmente,
pero se aclara inmediatamente en cuanto partimos de la base
de que el historiador que hace descripcion morfolégica ha
tomado generalmente determinados periodos.

Obsérvese bien: équé es lo que el historiador quiere
analizar cuando se propone este analisis? Bueno, analiza la
época de Pericles, analiza la época de Augusto —son tdpicos—,
analiza la época de Luis XIV, analiza la época de la Reina Victoria,
y si rastreamos un poquito descubrimos que el historiador se
siente tentado de hacer esta clase de andlisis cuando observa lo
que sociolégicamente llamamos un periodo con bajo indice de
movilidad social. Un periodo de un bajo indice de movilidad social
es lo contrario de un periodo de alto indice de movilidad social,
es decir, un periodo en el que lo que predomina es el cambio.
Aplicar a una época de cambio este criterio metodoldgico seria
un fracaso.

316 CUYO. ANUARIO DE FILOSOFIA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, ANO 2025



JOSE LUIS ROMERO

Es importante descubrir que no se puede adjudicar a la
historia un tipo metodolégico que no sirve sino para
determinadas situaciones. La historia social tiene que contar con
estos dos objetivos, que corresponden a situaciones que se
pueden definir con alguna claridad. La historia social tiene que
tener una cierta tendencia a comprender —esta es su mision
como la de toda historia— lo que llamariamos las situaciones en
las que predomina la estabilidad, es decir, aquellas situaciones
que tienen un minimo de aceleracién en el cambio social. Pero
aun en ésas —llamese época de Pericles, o lldmese época de
Augusto— hay que contar con que no es posible el analisis
estatico ni la descripcién morfoldgica. Se puede acentuar el
analisis morfolégico —sin que esto sea fundamental- en la
medida en que la estructura social es mas firme, y en
consecuencia se puede precisar con un poco mas de claridad
gué es lo que le ocurre a cada grupo, o sea, cual es la historia de
cada grupo, poniéndolo en orden vy estableciendo Ilas
correlaciones.

Pero siempre que partamos de la base de que este andlisis
de la comprensiéon de las épocas en que predomina la
estabilidad, es decir épocas de un minimo de aceleracién en el
cambio social, no constituye la totalidad de la funcién de |Ia
historia. Esto es nada mdas que una instancia, en la que conviene
que nos detengamos porque en la medida en que podemos
observar un momento de estabilidad social es posible que
podamos definir con mayor precision los elementos del juego.
Pero lo importante es no perder de vista el otro de los objetivos,
que es el analisis de los periodos de cambio, es decir el analisis
de los periodos en donde la sociedad no puede ser analizada
desde el punto de vista de su situacién, sino que tiene que ser
analizada sustancialmente desde el punto de vista del cambio
mismo.

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFIA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 45, ANO 2024 317



LA HISTORIA SOCIAL

Este seria el corazén del problema de la historia social.
Un enfrentamiento con el problema real de quiénes son los
protagonistas de la historia, entendiendo por tales aquellos a
quienes les ocurre realmente, y no por abstraccién, lo que la
historia cuenta. Si me propongo contar la historia de los griegos,
entonces debo contar la historia de la totalidad de los grupos de
los griegos. No importa que esto esté en la formulacidn nien los
titulos; lo importante es que el analisis se dé de esta manera. Lo
importante es que se diga: todo este proceso politico que voy a
poner en orden, es un proceso politico que afecta, que tiene
como protagonistaa este sector, este grupo; pero esto que yo lo
puedo contar como lo que llamariamos la historia exterior, esto
tiene como correlato todo el complejo de problemas que implica
la relacién de este grupo a quien le ocurre esto, con todos los otros
grupos a quienes le ocurren otras cosas, cosas que a veces no
se pueden relatar, no se pueden relatar de manera muy precisa.

éComo se puede relatar de manera muy precisa lo de
soportar el hambre, o soportar la opresién? éCodmo se puede
contar de manera muy precisa lo de descapitalizarse, lo de estar
en situacion deficitaria permanente? éCémo se puede contar
de manera muy precisa el proceso de desplazamiento? ¢Cémo
se puede contar de manera muy precisa el proceso por el cual
las clases medias se proletarizan? ¢ COmo se puede contar, a la
inversa, cdmo en el seno de determinado grupo social se
produce un acrecentamiento de poder social -como el caso de
la burguesia desde el siglo XVI hasta el XVIllo hasta el XIX—: un
ascenso de poder social que acompafia al poder econémico en
una cierta medida y no en todas, y que se mantiene separado
de la lucha por el poder politico?

Este proceso es mucho mas dificil de contar, pero es
evidente que yo no cuento la historia del siglo XVII francés si yo
cuento la historia del reinado de Luis XIV y me olvido de esta
lucha por el poder econédmico, por el poder social, y por el poder

318 CUYO. ANUARIO DE FILOSOFIA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, ANO 2025



JOSE LUIS ROMERO

politico que se estd dando en el sustrato de toda esta armazén,
del cual lo Unico que parece digno de trascender es esto que
hace la comunidad como un pretendido conjunto, cuando la
coherencia de ese conjunto no resiste al menor analisis.

Creo que estos serian los dos aspectos fundamentales
para identificar una historia social. Una historia social tiene que
localizarse en el analisis de los grupos, en el andlisis de sus
condiciones de vida para empezar, en el andlisis de sus
relaciones, en el analisis de las relaciones entre el individuo vy el
grupo y tender a una aclaracién de lo que se llama la lucha por el
poder social, que a diferencia del poder econémico o del poder
politico, apenas se institucionaliza, y como apenas se
institucionaliza, resulta infinitamente mas dificil de percibir que el
predominio en el campo econdmico o el predominio en el
campo politico, en donde las relaciones son mucho mas fijas y
se institucionalizan.

Localizados estos grupos, localizados los objetivos en
esta lucha por el poder social, que cuaja en la idea de prestigio, nos
queda por intentar el estudio del proceso social, partiendo de la
base de que tenemos que buscar la manera de resolver
metodoldgicamente esta doble instancia: la comprensién de las
situaciones creadas sobre la base de una sociedad estabilizada,
con un minimo de movilidad social y un minimo de cambio, y la
comprension de los procesos de cambio que se dan en
sociedades inestables, en donde la movilidad social se acentua
y en donde lo sustancial es en consecuencia el cambio.

Acaso quedara por establecer cuales eran las relaciones
del fendmeno social con los fendmenos econdmicos y politicos,
pero creo que he distraido la atencidn de ustedes demasiado
tiempo, me atengo al enunciado estricto de este temay lo doy
por concluido aqui.

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFIA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 45, ANO 2024 319



