
Boletín GEC (2025), julio-diciembre, núm. 36, págs. 85-110. 

ISSN 1515-6117 • eISSN 2618-334X 

https://doi.org/10.48162/rev.43.088 

85 
Distribuido en acceso abierto: http://revistas.uncu.edu.ar/ojs/index.php/boletingec/ 
Licencia Creative Commons Reconocimiento-NoComercial-SinObrasDerivadas 4.0 Internacional 

Creación de lo fantástico en la ficción de 
Murakami 

Creating the Fantastic in Murakami’s Fiction 

 Heraclia Castellón Alcalá 
Universidad Nacional de Educación a Distancia, España 

heracliacastellon@gmail.com 
 

Recibido: 30/08/2025. Aceptado: 09/09/2025. 

Resumen 
Se plantea en este acercamiento a la ficción de Haruki Murakami la presencia de lo 
fantástico como rasgo singular en buena parte de sus obras. A partir de esa premisa, 
conviene revisar el tratamiento que ha recibido como incluida en el realismo mágico 
(Napier, 1996; Strecher, 1999 y 2014) y asimismo revisar en qué medida la obra de 
Murakami se distancia de lo atribuido al citado movimiento latinoamericano. Es 
necesario igualmente considerar las explicaciones sobre la literatura fantástica, desde 
las afirmaciones esenciales de Todorov (1970) hasta aportaciones más recientes (Garrido 
Domínguez, 1997; Dolezel, 1997; Roas, 2008), para ver hasta qué punto en las obras de 
Murakami se constatan sus formulaciones reconocidas. El análisis efectuado permite 
concluir que la denominación realismo fantástico se acomoda más precisamente a la 
obra global del autor.  
Palabras clave: Haruki Murakami, realismo fantástico, literatura fantástica, narrativa 
contemporánea  
Abstract 
This approach to Haruki Murakami’s fiction posits the presence of the fantastic as a 
relevant feature in a large part of his works. From this premise, it is worth reviewing the 
treatment it has received as part of magical realism (Napier, 1996; Strecher, 1999, 2014) 
and also to what extent Murakami’s work distances itself from what has been attributed 
to the aforementioned Latin American movement. It is also necessary to consider the 
explanations of fantastic literature, from the essential affirmations of Todorov (1970) to 
more recent contributions (Garrido Domínguez, 1997; Dolezel, 1997; Roas, 2008), to see 
to what extent Murakami’s works reflect recognized formulations of the genre. The 
analysis carried out allows us to conclude that the term fantastic realism more accurately 
fits the author’s overall work.  
Key words: Haruki Murakami, fantastic realism, fantastic literature, contemporary 
narrative 

http://revistas.uncu.edu.ar/ojs/index.php/boletingec/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://orcid.org/0000-0001-8303-9426
mailto:heracliacastellon@gmail.com
mailto:heracliacastellon@gmail.com


HERACLIA CASTELLÓN ALCALÁ 

Boletín GEC (2025), julio-diciembre, núm. 36, págs. 85-110. 
ISSN 1515-6117  •  eISSN 2618-334X 

86 

Introducción 

El elemento fantástico es sustancial en la mayoría de las quince novelas 
publicadas de Haruki Murakami, en las que el personaje suele 
experimentar un viaje identitario desde el contexto urbano del Japón 
contemporáneo hasta confines ignotos en los que afronta arriscados 
momentos con hostiles criaturas de un universo paralelo, un submundo 
desconocido como escenario para su personal catarsis. Cuando el giro 
hacia lo fantástico se activa en las tramas de Murakami se acerca el clímax 
narrativo:  

A partir de la inmersión del protagonista en un espacio de naturaleza 
fantástica, la trama avanza hacia la superación del conflicto, una vez que el 
personaje ha encontrado fuera de la realidad conocida una salida que le 
permite superar su desasimiento vital, recomponer su rumbo y dar sentido 
a su existencia. En síntesis, este esquema correspondería a la fórmula 
ruptura-inmersión-resurgimiento. (Castellón Alcalá, 2024, p. 78) 

A veces, el protagonista es invitado a emprender esa tortuosa travesía 
por emisarios o intermediarios cuya propuesta desafiante acepta; por 
ejemplo, en Crónica del pájaro que da cuerda al mundo, Toru Okada, el 
protagonista, contacta con diversos personajes (su joven vecina May 
Kasahara; el sargento Honda; las hermanas Malta y Creta Kanoo, o Nutmeg 
y Cinnamon), que le descubren o le facilitan ese descenso a lo desconocido, 
descenso que finalmente será sanador para él. 

En efecto, el tránsito físico hacia el otro espacio puede producirse 
mediante una bajada desde la superficie hacia un pozo (Crónica del 
pájaro…); en un cubículo olvidado en la montaña (La muerte del 
comendador); o un hoyo junto al curso del agua (El fin del mundo y un 
despiadado país de las maravillas; La ciudad y sus muros inciertos).  

La intervención de lo fantástico en la trama distingue gran parte de las 
obras literarias de Murakami; hay, por tanto, que considerar cómo puede 
ser analizado este factor por su entidad y función narrativas. De hecho, por 
la aparición de lo fantástico en los relatos, en el ámbito anglosajón la obra 
de Murakami se cataloga con la rúbrica “magical realism”; en el mundo 
hispanohablante, por otro lado, se maneja más específicamente la 
denominación realismo fantástico. Curiosamente, en la última novela 



CREACIÓN DE LO FANTÁSTICO E N LA FICCIÓN DE MURAKAMI 

Boletín GEC (2025), julio-diciembre, núm. 36, págs. 85-110. 
ISSN 1515-6117  •  eISSN 2618-334X 

87 

publicada, La ciudad y sus muros inciertos (2023), el escritor aprovecha el 
diálogo del protagonista con una mujer, en lo que parece ser el inicio de 
una relación, para puntualizar qué es el realismo mágico –en concreto, el 
de García Márquez– y qué no es, dado que el realismo mágico asume que 
en la realidad conocida se producen fenómenos extraordinarios, mientras 
que el personaje, probable transmisor del criterio del autor, dirime las 
diferencias, al afirmar que para lo extraordinario hay otro espacio, que 
escapa al real, el irreal:  

La literatura del colombiano García Márquez rehuía las distinciones 
concluyentes entre vivos y muertos, y ponía en duda la separación diáfana 
entre realidad e irrealidad o la existencia de muros disociativos entre 
ambas. En mi humilde opinión, sin embargo, esos muros quizás existan. 
Mejor dicho, estoy convencido de que existen, pero que son muros 
inciertos. (Murakami, 2024, p. 567) 

Dada la relevancia que alcanza la dimensión del componente fantástico 
en el autor, habrá que repasar los estudios sobre la literatura fantástica, 
así como sobre las precisiones en torno a las corrientes del realismo mágico 
y su diferenciación con el realismo fantástico, para descubrir la forma más 
adecuada de encuadrar esta trayectoria narrativa. Todo ello arroja luz para 
entender el abigarrado universo tortuoso, fantasmagórico, que desfila por 
las páginas de Murakami; esta creación fantástica responde a unas causas 
que las voces conocedoras de los mecanismos de estos extraños resortes 
de la creación nos permiten entender, así como esclarecer su sentido.  

Para conocer los recursos de que el autor se vale para la proyección del 
relato hacia lo prodigioso, él mismo confiesa que salen de su propia mente, 
en un particular estado, podríamos decir, de vigilia “onírica”: escenas del 
mundo de los sueños que se le presentan cuando escribe. En el libro en que 
desvela su planteamiento del oficio de escritor, reconoce que para él es 
muy importante coleccionar detalles de la realidad y retenerlos en la 
memoria, para luego en el proceso de redacción hacer usos de ellos:  

Deberían ser cosas concretas e interesantes que sorprendan. A ser posible, 
algo que no tenga una clara explicación y más aún si se trata de algo no 
razonable. Si es algo que encierra una contradicción, de inmediato suscita 
un pensamiento o aviva un misterio. (Murakami, 2017, p. 60) 



HERACLIA CASTELLÓN ALCALÁ 

Boletín GEC (2025), julio-diciembre, núm. 36, págs. 85-110. 
ISSN 1515-6117  •  eISSN 2618-334X 

88 

Lo fantástico toma forma en los cuentos y relatos de manera diferente 
a las novelas, en las que es el espacio desconocido de resolución de 
conflictos, y marca el avance crucial y el desenlace de las tramas. En las 
narraciones más breves, por el contrario, asume otra función: en ellas, se 
presenta más bien a través de personajes imaginarios, que interactúan en 
el mundo real. Tómese el caso de “Samsa enamorado”, como reflejo 
invertido del relato kafkiano (Hombres sin mujeres); o el mono humanizado 
de Shinagawa, en los dos cuentos que protagoniza (en Sauce ciego, mujer 
dormida y Primera persona del singular); o el del enano bailarín, el 
pequeño monstruo verde (El elefante desaparece); el hombre de hielo 
(Sauce ciego, mujer dormida), la rana protectora (Después del terremoto), 
etc. Otra forma que lo fantástico adopta en los cuentos consiste en 
percepciones misteriosas, ajenas a la normalidad, que experimentan los 
personajes, casi siempre de manera repentina, que afectan al curso de sus 
vidas, o de su identidad. En el cuento “El séptimo hombre” del libro Sauce 
ciego, mujer dormida, el protagonista, que ha vivido desde su infancia 
atormentado por el remordimiento por la muerte de un amigo, 
experimenta de repente el sentimiento de liberación del pesar que ha 
azotado toda su vida: 

En aquel instante, el eje del tiempo rechinó con fuerza. Cuarenta años se 
desplomaron en mi interior como una casa medio podrida y el viejo tiempo 
y el nuevo se mezclaron dentro de un único torbellino. A mí alrededor se 
apagaron todos los ruidos, la luz tembló. Perdí el equilibrio y me desplomé 
dentro de la ola que se acercaba. El corazón me latía con fuerza en el fondo 
de la garganta y perdí la sensibilidad de manos y pies. Permanecí largo 
tiempo tendido en esa posición. No podía levantarme. Pero no tenía miedo. 
No. No había nada que temer. Aquello ya había pasado. A partir de 
entonces no he tenido más sueños espantosos. No he vuelto a despertarme 
con un alarido en plena noche. Ahora me dispongo a iniciar una nueva vida. 
No. Tal vez sea demasiado tarde para ello. Tal vez sea muy poco el tiempo 
que me queda en el futuro. Pero, aunque así sea, me siento agradecido por 
haber sido salvado, al final, de ese modo, por haber experimentado una 
recuperación. Sí. (Murakami, 2008, p. 158) 

En otro cuento del mismo libro, “Cangrejo”, el personaje, un joven a 
punto de regresar de sus vacaciones, siente un fulminante descubrimiento 



CREACIÓN DE LO FANTÁSTICO E N LA FICCIÓN DE MURAKAMI 

Boletín GEC (2025), julio-diciembre, núm. 36, págs. 85-110. 
ISSN 1515-6117  •  eISSN 2618-334X 

89 

en su vida, el pálpito instantáneo de un repentino cambio, como una 
revelación fugaz de que su destino va a cambiar:  

La tierra rotaba de un modo anormal. Él podía percibir su mudo chirrido. 
Algo había sucedido y el mundo había sufrido un cambio. El orden de una 
multitud de cosas se había alterado y ya era imposible volver atrás. Ahora 
sólo restaba que aquellas cosas que habían cambiado prosiguieran, tal cual, 
su avance hacia delante. A la mañana siguiente ellos regresarían a Tokio. 
Volverían a su vida cotidiana. Como si, en la superficie, nada hubiera 
cambiado. Pero él lo sabía. “Tal vez las cosas jamás vuelvan a funcionar bien 
entre esta mujer y yo. Quizá nunca más vuelva a experimentar hacia ella los 
mismos sentimientos que experimenté hasta ayer”. Pero no se trataba sólo 
de eso. “Quizá ni siquiera yo vuelva a llevarme bien conmigo mismo nunca 
más”, se dijo. “Nosotros, en cierto sentido, hemos caído de una alta tapia 
hacia dentro. Sin hacer ruido, sin dolor. Y ella ni siquiera se ha dado cuenta”. 
(p. 196) 

En las novelas, los personajes, de entidad real, humana, experimentan 
episodios que resultan catárticos en atmósferas extrañas, donde se 
encuentran con seres cuya filiación cuadra de modo reconocible con la 
galería de criaturas del imaginario fantástico japonés: fantasmas, 
ectoplasmas, habitantes del mundo oscuro, humanos zoomorfos, dotados 
de poderes paranormales (por ejemplo, capacidad para hablar con los 
animales), pluralidad de identidades, como el narrador protagonista de La 
ciudad y sus muros inciertos, que vive en dos mundos paralelos y 
simultáneos; o el de Kafka en la orilla y su alter ego Cuervo. No obstante, 
en algunas novelas también aparecen personajes secundarios de 
naturaleza fantástica como coadyuvantes (en Kafka en la orilla, el coronel 
Sanders; en La muerte del comendador, el comendador; o como 
adversarios del protagonista, o simplemente malvados (Johnny Walker, en 
Kafka en la orilla). Hay algún caso de recurrencia de personajes o criaturas 
fantásticas, como el hombre sin rostro que aparece en Crónica del pájaro 
que da cuerda al mundo, After dark y La muerte del comendador. Conviene 
precisar que tanto Kafka en la orilla como 1Q84 son dos novelas especiales 
en la obra del escritor, que por su complejidad merecen atención especial, 
y en ciertos aspectos se apartan del resto. Aquí se harán algunas 
referencias a ellas, pero, sobre todo, estas notas apuntan más a otras que 
muestran mayores confluencias estructurales y similitudes narrativas.  



HERACLIA CASTELLÓN ALCALÁ 

Boletín GEC (2025), julio-diciembre, núm. 36, págs. 85-110. 
ISSN 1515-6117  •  eISSN 2618-334X 

90 

El manantial creativo del que se nutren sus historias, confiesa 
Murakami, es espontáneo e involuntario: no hay una decisión de autor en 
torno a ellas; es su mente libre de ataduras quien las produce, sin plan 
previo. Surgen en un estado mental similar al de los sueños, inconsciente, 
y avanzan con su propio curso, sin control: son sueños, como imágenes 
oníricas, pero creadas en un especial estado de vigilia. Murakami ha 
declarado en diversas ocasiones que las escenas fantásticas aparecen 
como un flujo inconsciente, y él es simplemente un observador de esas 
secuencias extrañas y, muchas veces, espeluznantes. Jay Rubin (2002) –
figura fundamental en la difusión de la obra de Murakami, dado que ha 
traducido numerosas de sus obras en Estados Unidos, mercado desde el 
cual el escritor se difundió al resto del mundo– da cuenta del proceso que 
sigue la mente del autor en la creación, sumergiéndose a través de la 
música en la zona del inconsciente para rescatar las imágenes con las que 
construir sus historias:  

For Murakami, music is the best means of entry into the deep recesses of 
the unconscious, that timeless other world within our psyche. There, at the 
core of the self, lies the story of who each of us is: a fragmented narrative 
that we can only know through images. Dreams are one important way to 
come into contact with these images, but often they surface unpredictably 
in our waking lives, are briefly apprehended by the conscious mind, then 
return just as suddenly to where they came from.  

The novelist tells the story in attempt to bring out the narrative within; and 
through some kind of irrational process these stories send reverberations 
to the stories inside each reader. (p. 2)  

De especial interés son las declaraciones de Murakami tras la 
publicación de Kafka en la orilla en un medio de su país; como tantas veces 
en su prosa, lo hace a través de una imagen simbólica, equiparando la 
mente y sus distintas facetas con una casa de varias plantas; en la primera, 
se desarrollan las actividades propias de la convivencia diaria; la segunda, 
más placentera, sirve para el disfrute personal (leer, escuchar música); y el 
sótano es el espacio complementario para desconectar; lo sorprendente es 
la planta por debajo aún del sótano, en la que, en el caso infrecuente de 
acceder, se encuentra la oscuridad, según Murakami, un viaje a nuestro 
pasado personal, a nuestra alma; ese descenso al interior oscuro es 



CREACIÓN DE LO FANTÁSTICO E N LA FICCIÓN DE MURAKAMI 

Boletín GEC (2025), julio-diciembre, núm. 36, págs. 85-110. 
ISSN 1515-6117  •  eISSN 2618-334X 

91 

facultad del escritor. Así lo ha recogido Strecher de una entrevista 
previamente publicada en la revista Bungakukai: 

My thought is that underneath that basement room is yet another 
basement room. This one has a very special door, very difficult to figure out, 
and normally you can’t get in there -some people never get in at all [. . .] 
You go in, wander about in the darkness, and experience things there you 
wouldn’t see in the normal parts of the house. You connect with your past 
there, because you have entered into your own soul. But then you come 
back. If you stay over there for long you can never get back to reality. My 
sense is that a novelist is someone who can consciously do that sort of 
thing. (Murakami, 2002, p. 16, citado en Strecher, 2014, p. 21) 

Esa posibilidad a disposición del escritor de trasladarse a ese espacio 
inexplorado es lo que le lleva a disentir de ser incluido en el realismo 
mágico, dado que simplemente es un viaje al interior, no a una realidad 
ajena que produce el prodigio:  

If you want to find a magical situation, magical things, you have to go deep 
inside yourself. So that is what I do. People say it’s magic realism — but in 
the depths of my soul, it’s just realism. Not magical. While I’m writing, it’s 
very natural, very logical, very realistic and reasonable. (Murakami, 2011, 
p. 16) 

La combinación temática de las historias (sentimiento de malestar, 
desapego social de los protagonistas y viraje de las tramas hacia lo 
fantástico) constituye, según el especialista Strecher (2014), el rasgo clave 
en Murakami:  

Two principal elements informed Murakami’s fiction: a focus on some 
internal being or consciousness that worked with the conscious self, 
sometimes in concert, other times antagonistically; and the nearly constant 
presence of a magical “other world” in which this internal being operated. 
(p. 5)  

Así se puede ver en los propios textos. Si se atiende para constatarlo, 
por ejemplo, a la penúltima novela publicada, La muerte del comendador 
(2017), se comprueba la secuencia de estados y acciones que es habitual 
en la gama de novelas que dan entrada al componente fantástico. En esta 
novela, el protagonista, un pintor especializado en retratos, desorientado 



HERACLIA CASTELLÓN ALCALÁ 

Boletín GEC (2025), julio-diciembre, núm. 36, págs. 85-110. 
ISSN 1515-6117  •  eISSN 2618-334X 

92 

tras ser abandonado por su esposa, siente que una parte de él está 
desaparecida, fuera de la vista, alejada de su imagen:  

Fui al baño a mirarme en el espejo. Allí estaba el reflejo de mi cara. Hacía 
tiempo que no me miraba de frente, con calma. […] Para mí la cara que 
tenía ante mis ojos solo era una parte de mi ser, que en algún momento se 
había escindido en dos. El ser que tenía enfrente no lo había elegido yo. Ni 
siquiera era un reflejo físico. (Murakami, 2018-2019, Vol. 1, p. 31) 

El proceso interior de recomposición continúa dando pasos; tras un 
primer suceso sobrenatural - el misterioso sonido de una campana desde 
las pedregosas ruinas olvidadas de un antiguo templete sintoísta, casi 
cubiertas por en el monte, donde nadie ha entrado por largo tiempo-, el 
personaje experimenta la sensación de que algo en su vida se mueve, está 
cambiando; es el comienzo del contacto con la otra realidad:  

Sentado en la banqueta, cerré los ojos y llené los pulmones de aire. Tenía 
claros indicios de que aquella tarde de otoño algo estaba cambiando en mi 
interior. Sentía como si mi cuerpo se desmoronase para volver a 
recomponerse de nuevo. ¿Por qué me ocurría aquello en ese sitio y en ese 
preciso momento? […] ¿Era acaso porque había movido un montón de 
piedras de aquel extraño túmulo y lo había dejado al descubierto? ¿Era por 
culpa del tintineo de la campanilla a medianoche? ¿Era algo espiritual o no 
tenía nada que ver con todo eso y simplemente se trataba de que estaba 
inmerso en un proceso de transformación personal? Ninguna de las 
opciones que se me ocurrían parecía tener suficiente peso por sí misma. 
(Vol. 1, p. 130) 

Los sucesos inexplicables van continuando y el protagonista descubre 
atónito que ha cobrado forma humana un personaje de un cuadro antiguo, 
titulado precisamente La muerte del comendador:  

Me di cuenta de que había algo extraño en el sofá del salón. Tenía el tamaño 
aproximado de un cojín, de un muñeco […] Agucé la vista y comprobé que 
no se trataba ni de una cosa ni de la otra. Era una persona de tamaño 
reducido perfectamente viva. Su altura apenas superaba los sesenta 
centímetros. Vestía una ropa blanca muy extraña y se movía con 
incomodidad, como si no terminase de acostumbrarse a ella. Ya había visto 
esa ropa en otra ocasión. Era una prenda tradicional, propia de las clases 
altas en el Japón antiguo. (Vol. 1, p. 168)  



CREACIÓN DE LO FANTÁSTICO E N LA FICCIÓN DE MURAKAMI 

Boletín GEC (2025), julio-diciembre, núm. 36, págs. 85-110. 
ISSN 1515-6117  •  eISSN 2618-334X 

93 

El pintor interroga a esta criatura sobre su naturaleza, y la respuesta, 
inevitablemente, confirma su inmaterial extracción: “Retomemos vuestra 
pregunta. ¿Soy un espíritu? No, os equivocáis. Un espíritu no soy, sino una 
simple idea. Un espíritu, en esencia, es una presencia sobrenatural, pero 
no es mi caso. Yo existo con muchas limitaciones” (Vol. 1, p. 170). A partir 
de ahí, el pintor protagonista, el único al que se hace visible, va 
adentrándose en episodios y situaciones de carácter fantástico, que 
finalmente lo llevan a resolver sus cuestiones pendientes. Al final de la 
historia el pintor declara su confianza en sí mismo, frente a lo que pudiera 
sacudir su vida, con una certeza que adquirió precisamente por sufrir 
penalidades y espantos en su periplo por los dominios fantásticos: 

Tengo la capacidad de creer. Creo a pies juntillas que por mucho que esté 
encerrado en un lugar oscuro y estrecho, en un erial o en no sé qué extraño 
lugar, alguien aparecerá para guiarme. Lo aprendí gracias a las 
extraordinarias experiencias que viví durante el tiempo que pasé en aquella 
casa de las montañas cerca de Odawara. (Vol. 2, p. 283) 

Cercana a la realidad conocida y, a la vez, abierta a lo soterrado y 
extraño, en la ficción de Murakami se constata la dimensión plural que los 
teóricos desvelan en la literatura actual, en donde se rompen los límites 
entre el mundo real y los mundos posibles:  

Se rompen las ataduras –ciertamente milenarias– que hacen del mundo 
actual el fundamento y el punto de referencia inevitable de cualquier 
construcción artística. Los mundos ficcionales se han emancipado –como 
puede comprobarse fácilmente a través de la narrativa contemporánea– de 
la tutela (harto fastidiosa, a veces) del mundo fáctico o, lo que es más 
importante, pueden renunciar a ella cuando convenga. (Garrido 
Domínguez, 1997, p. 16) 

Desde esa concepción, la ficción, sea mimética (realista, referenciada) 
o fantástica (irreal), no deja de ser sino solo creación; el texto es siempre 
un artilugio fabricado, un universo propio debido a su creador. Lo que la 
obra literaria contiene no es la realidad, sino esa realidad fabricada por el 
autor, cuyo sentido se encierra en ella misma:  

Todo el abanico de ficciones posibles está cubierto por una única semántica 
No existe justificación alguna para una doble semántica de la ficcionalidad, 
una para las ficciones de tipo “realista” y otra para las ficciones 



HERACLIA CASTELLÓN ALCALÁ 

Boletín GEC (2025), julio-diciembre, núm. 36, págs. 85-110. 
ISSN 1515-6117  •  eISSN 2618-334X 

94 

“fantásticas”. Los mundos de la literatura realista no son menos ficcionales. 
(Dolezel, 1997, p. 80) 

Sobre Murakami, el realismo mágico y la literatura fantástica 

Es bien evidente que muchas de las obras de Murakami se adentran en 
los pagos de lo fantástico, al margen de cuál sea el mecanismo creativo por 
el que surgen. Esos elementos fantásticos –personajes, eventos, lugares, 
etc.– que escapan a una explicación basada en lo conocido han sustentado 
la identificación de este conjunto narrativo como próximo al realismo 
mágico. Así es catalogado en el ámbito anglosajón, predominantemente, 
en contribuciones de capital relevancia, tales como las de Susan Napier o 
Mathew Strecher. La filiación de Murakami como particular exponente del 
realismo mágico se encuentra, de forma muy explícita, en la interpretación 
formulada por Strecher (1999 y 2014), quien aplica a las novelas de 
Murakami las teorías psicoanalíticas de Lacan. La primera de sus 
monografías abarca la primera etapa cronológica de las publicaciones del 
escritor, por lo que, lógicamente, no puede incluir análisis de obras 
posteriores a Crónica del pájaro que da cuerda al mundo (1994). La 
segunda, de 2014, alcanza obras posteriores, y está concebida como una 
aplicación estricta de la doctrina psicoanalítica, más que un análisis de los 
aspectos literarios o de técnica narrativa; se ocupa de los conflictos entre 
la “narrativa” (el “relato”, podría decirse) individual del personaje en su 
enfrentamiento con la “narrativa” (el “relato”) del poder: el sistema (social, 
laboral…), la figura del padre autoritario, etc.; o, igualmente, sobre cómo 
el lenguaje y su hermenéutica pueden hacer cambiar el propio texto.  

Strecher (1999) entiende, básicamente, que el recurso al realismo 
mágico supone para Murakami la herramienta con la que adentrarse en sí 
mismo para encontrar su identidad, ya que ese componente que escapa a 
la realidad (“mágico”, en la catalogación de Strecher) le vale al autor como 
fórmula para dar salida al interior más inaccesible de su mente: “Murakami 
described his own struggle to understand who he was in the fall of 1970” 
(p. 266). Una aclaración terminológica se impone aquí: quede claro que el 
citado crítico no emplea el término “fantástico” en sus estudios; sus 
formulaciones manejan las denominaciones del tipo “magical realistic 
setting” y, por otro lado, especialmente “inner mind”, “deeper 



CREACIÓN DE LO FANTÁSTICO E N LA FICCIÓN DE MURAKAMI 

Boletín GEC (2025), julio-diciembre, núm. 36, págs. 85-110. 
ISSN 1515-6117  •  eISSN 2618-334X 

95 

psychological underpinning”, “individual soul” o “core identity” (Strecher, 
2014, pp. 5-6). Así formula la clave con la que operan estas variables 
narrativas en Murakami: 

Put into the existentialist terms of Jean-Paul Sartre, or, later, the 
psychological theory of Jacques Lacan, Murakami’s implicit question is, 
always, how can the first-person protagonist forge connections with an 
Other (conscious or unconscious) and thereby identify himself, prove to 
himself that he even exists? This is the question that is explored from the 
earliest works to the most recent. (Strecher, 1999, p. 267) 

Cuando la trama se traslada de lo real conocido a lo que escapa a la 
realidad, giro consustancial en la construcción de mucha de la narrativa 
murakamiana, es cuando Strecher estima que sigue la vía del realismo 
mágico, si bien establece alguna matización para deslindar su literatura de 
las figuras latinoamericanas más conocidas de esta tendencia literaria:  

In virtually all of his fiction […] a realistic narrative setting is created, then 
disrupted, sometimes mildly, sometimes violently, by the bizarre or the 
magical. […] It is for this reason that Murakami’s work seems to fall into the 
general category of “magical realism,” though one must exercise great care 
in distinguishing Murakami’s strain of magical realism from other more 
politicized forms of the genre. (p. 267) 

Destaca Strecher, por otro lado, el cambio operado en cuanto al espacio 
de ese componente de otra realidad –el “other world” o “metaphysycal 
realm”– desde las novelas anteriores a 1Q84 (2009), en el sentido de que 
en las primeras tramas era el protagonista el que se adentraba en el 
espacio de la otra realidad, en tanto que en la novela citada se despliegan 
ubicuamente los materiales fantásticos, que Strecher explica como el 
cambio en lo sobrenatural, que pasa de ser el espacio para recuperar la 
identidad personal a ser ahora otro espacio comunitario, de progresión y 
fusión espiritual, es decir, la identidad individual ya no está en primer 
plano:  

From merely a means of accessing individual memories and dreams to a 
central structuring element of the narrative in its own right, grounding all 
characters’ interactions, along with the formation of their selves. It has also 
been revealed, by its nature, to be a realm in which the individual inevitably 
surrenders his or her individuality. (Strecher, 2014, p. 116)  



HERACLIA CASTELLÓN ALCALÁ 

Boletín GEC (2025), julio-diciembre, núm. 36, págs. 85-110. 
ISSN 1515-6117  •  eISSN 2618-334X 

96 

Al examinar las obras a la luz de las formulaciones lacanianas, Strecher 
sostiene que la apertura de las historias a la huida de lo real (en la primera 
etapa) responde a la necesidad del personaje de encontrar su identidad 
propia, perdida en una sociedad que impone sus intereses de beneficio y 
servidumbre a unos individuos que no disponen de otras vías u opciones; 
quienes no se ubican en la aceptación del sometimiento y se escapan de 
los férreos moldes sociales sufren la sensación de desconcierto personal, 
de vida extraviada, y han de recuperar su identidad trastornada con el 
recurso a otras fórmulas, para recomponer –en terminología lacaniana– el 
yo del mundo consciente con el otro del inconsciente. Según Strecher, el 
rescate de la parte escondida de su identidad lo proporciona la experiencia 
que les brinda la inmersión en el inconsciente, es decir, en lo no 
constatable o insólito, en lo que aquí se interpreta como creado por la 
propia mente del personaje, lo que acaba siendo su salvación. Así explica 
cómo subyace en el personaje el conflicto interno de su identidad: “To 
speak of seeing or touching the ‘core identity’ of the individual, of course, 
is to suggest a metaphysical process by which that inner mind can be 
accessed, and this forms one of the most recognizable trademarks in 
Murakami literature” (Strecher, 1999, p. 267). 

Resulta así que Murakami se vale del material generado por el 
inconsciente –el “Otro” de Lacan– para afirmar el “yo” consciente: “Even 
in the early works one finds a sophisticated understanding on the part of 
the author of the unconscious as the source for the assertion of the 
conscious Self, or subjectivity” (p. 271).  

No hemos de olvidar la salvedad que Strecher formulaba al ubicar al 
autor en el realismo mágico. Sería, según Strecher, una variante del 
realismo mágico desprovista de reminiscencias locales, geográficas, y sin 
remisiones de cariz reivindicativo frente al pasado colonial:  

Magical realism in Murakami is used as a tool to seek a highly individualized, 
personal sense of identity in each person, rather than as a rejection of the 
thinking of one-time colonial powers or the assertion of a national (cultural) 
identity based on indigenous beliefs and ideologies. (p. 269) 

En suma, la fusión de realidad y magia avalarían la inclusión del escritor 
japonés en los recintos del realismo mágico, al prestarle el servicio de 



CREACIÓN DE LO FANTÁSTICO E N LA FICCIÓN DE MURAKAMI 

Boletín GEC (2025), julio-diciembre, núm. 36, págs. 85-110. 
ISSN 1515-6117  •  eISSN 2618-334X 

97 

mostrar la parte desconocida de la mente, el inconsciente: “It supports 
most of all his desire to portray the function of the inner mind, or 
unconscious Other, to use the Lacanian term, and how this informs the 
construction of the Self, the individual Subject” (p. 270). De esta forma, en 
el modelo mental que Murakami ofrece, nos topamos con la división entre 
el mundo de la luz y el de la oscuridad. Si lo trasladamos a los textos, se 
encontraría que en Crónica del pájaro que da cuerda al mundo, el espacio 
oscuro del interior sería una determinada habitación en un hotel 
laberíntico; el exterior, los lugares urbanos que se registran. En La muerte 
del comendador, el templete en ruinas olvidado en la montaña encarnaría 
el espacio de la oscuridad, frente a los distintos lugares de Japón en que la 
trama se desarrolla, el espacio de lo real, constatable. 

En su monografía posterior, Strecher (2014) matiza que ese viraje 
crucial de lo real a lo mágico puede hacer que el lector se cuestione acerca 
de la propia existencia del personaje, que pudiera, por otra parte, ser solo 
criatura imaginada, sin existencia activa, específica, en el entramado 
narrativo:  

There was always a tension between the metaphysical—indeed, the 
magical—and the psychological in his work. Put another way, one was 
constantly in doubt as to whether Murakami’s characters lived in a magical 
world or were simply out of their minds lived in a magical world or were 
simply out of their minds. (p. 5)  

Ese territorio creado por el yo interior, por el inconsciente, Strecher lo 
denomina “other world” o “metaphysical realm” (p. 16). En esa particular 
dialéctica, el personaje trata de crear su propia “narrativa”, a fin de poder 
encarar la narrativa férrea del sistema hostil (p. 19). A ese espacio 
sobrenatural, enclavado fuera de los límites de lo que se considera la 
realidad, el personaje accede inconscientemente por accidente o 
casualidad; carece de límites, y si existe el tiempo, es imprevisible (p. 71).  

Este especialista ha recopilado las ubicaciones del “other world”, “over 
there” en algunas novelas: 

• mundo sobrenatural (metaphysical world), en Escucha la 
canción del viento (el subsuelo de Marte); 

• inconsciente, Pinball, 1973 (almacén de la ciudad del Ratón); 



HERACLIA CASTELLÓN ALCALÁ 

Boletín GEC (2025), julio-diciembre, núm. 36, págs. 85-110. 
ISSN 1515-6117  •  eISSN 2618-334X 

98 

• tierra de los muertos, La caza del carnero salvaje (la casa en la 
montaña del Ratón); 

• bosques, El fin del mundo y un despiadado país de las maravillas 
(en la ciudad); 

• cabañas aisladas, Baila, Baila, Baila (Hotel Delfín / edificio en 
Honolulu); 

• misteriosos edificios, Crónica del pájaro que da cuerda al 
mundo (hotel); 

• ciudades y pueblos apartados, Al sur de la frontera, al oeste del 
sol (el chalet de Hajime), After Dark (la habitación de Asai Eri), 
1Q84 (“1Q84”, el Tokio alternativo), Los años de peregrinación 
del chico sin color (la casa de verano de Kuro en Haemeenlinn, 
Finlandia) (p. 73).  

A este listado de ubicaciones para el “other world” se podrían añadir 
escaleras, túneles del metro, cuevas y pasillos subterráneos, todos siempre 
lugares oscuros y fríos, amenazantes.  

La inclusión de Murakami como autor del realismo mágico es, como se 
ha visto, la habitual en el ámbito anglosajón; es una clasificación tan 
aceptada que hasta en las editoriales más afamadas se le cita como autor 
de dicha corriente al elaborar obras divulgativas (Brown, 2024), y así Kafka 
en la orilla figura junto a Cien años de soledad, La casa de los espíritus, Hijos 
de la medianoche o Beloved como obras clave del realismo mágico. Esa 
nota editorial remite a una explicación académica según la cual los cinco 
rasgos destacados del realismo mágico serían:  

1) an element of magic that cannot be explained by natural law 
2) a real-world setting  
3) the reader is caught between different ideas of reality and events  
4) conflicting realms that almost merge 
5) the depiction of time as both history and the timeless, thus disturbing 
our understanding of time, space, and identity. (Brown, 2024, párr. 4)  

Si nos atenemos a ese esquema definidor, es claro que se puede aplicar 
a las creaciones de Murakami sin problema. En estudios de indudable 
enjundia analítica, como el de Susan Napier (1996), se establece también 



CREACIÓN DE LO FANTÁSTICO E N LA FICCIÓN DE MURAKAMI 

Boletín GEC (2025), julio-diciembre, núm. 36, págs. 85-110. 
ISSN 1515-6117  •  eISSN 2618-334X 

99 

una similitud entre el realismo mágico y los escritores japoneses 
contemporáneos, partiendo de su común intención de apartarse de lo real 
como una forma de rebeldía, al distanciarse de los patrones literarios 
realistas europeos, por lo que las historias se pueblan de fantasmas y 
figuras fantásticas. Según propone Napier (1996), ambas literaturas 
contemporáneas, latinoamericana y japonesa, recurren a lo fantástico para 
así recobrar sus respectivos imaginarios autóctonos, la “matriz” para 
Lacan: 

For twentieth-century writers of both Japanese and Latin American 
literature, then, the decision to write in the fantastic mode was, almost 
inherently, a subversive one. It was a decision to choose an alternative, 
consciously non-Western way of representing the world […]. Ghosts, 
androgynes, metamorphoses, and mirror images abound in Japanese 
fantasy, inherently questioning the notion of a single “real.” […] We might 
suggest that the Latin American and Japanese impulse toward the fantastic 
is a literal rediscovery of a lost imaginary, the world that in Lacan’s theories 
constitutes the womb, the place of union before the law of the father forces 
the infant into the world of the Symbolic. In the case of Japan and Latin 
America, the law of the father is clearly the discourse of the West. (p. 11) 

En efecto, para esta especialista hay un punto de unión entre las 
creaciones del realismo mágico latinoamericano en su mirada vindicadora 
hacia su historia, que vendrían a coincidir con las ficciones fantásticas 
surgidas en el Japón contemporáneo como testimonios literarios de los 
conflictos y preocupaciones que aquejan a ese país; y, en ambos casos, los 
escritores se valen de figuras y motivos culturales autóctonos respectivos:  

Latin American magic realism produces compelling archetypal fantasy while 
expressing the complex and tragic history of Latin America. Similarly, Sōseki 
and other writers of Japanese fantasy created works that appeal to non-
Japanese readers at the same time as they used specifically Japanese 
elements to portray concerns particular to modern Japan. (p.15). 

Pero también se puede, por supuesto, ampliar el foco a otras voces que 
desglosan las formas y rasgos propios de las corrientes literarias. Sería de 
utilidad recordar lo establecido por los estudios sobre el realismo mágico; 
entre ellos, en el mundo hispánico, es de señalado interés el realizado por 
Rocío Oviedo (1999), quien rastrea su aparición ligada a la literatura 



HERACLIA CASTELLÓN ALCALÁ 

Boletín GEC (2025), julio-diciembre, núm. 36, págs. 85-110. 
ISSN 1515-6117  •  eISSN 2618-334X 

100 

fantástica y, ambas previamente, a la literatura de vanguardia, ya que 
coinciden en cuestionar el imperio de la razón del positivismo 
decimonónico (p. 324). Sin embargo, para Oviedo existe un contraste entre 
ambas corrientes en el planteamiento acerca de la realidad. La literatura 
fantástica asume que lo que sucede es parte de una anormalidad, a 
diferencia del realismo mágico, que acepta lo que sucede como parte de lo 
existente y evidenciable (p. 329). Para este último, Oviedo señala que la 
naturaleza americana, como naturaleza no domesticada, ofrece “un 
sinnúmero de posibilidades a la narrativa”, y presenta “una variante 
subjetiva o inconsciente, mágica, de la realidad, lo inesperado”. A esa 
peculiaridad de América, su “otredad”, añade el mestizaje, que se plasma 
en una indeterminación “que puede explicar la afluencia de monstruos” y 
otros personajes bizarros, seres mágicos “que provocan a la vez milagros y 
catástrofes” (p. 329).  

Ambas tendencias divergen, para Oviedo (1999), en la percepción ante 
lo desconocido: para la literatura fantástica se combina el miedo y la osadía 
con rasgos de narrativa policíaca, en tanto que el realismo mágico asume 
lo desconocido como algo natural “en el más pleno sentido del término, es 
decir, como perteneciente a la naturaleza”, y se localiza en lugares 
concretos, dotados de magia (p. 331). Al interesarse por lo histórico, se le 
puede considerar “una literatura comprometida”, que describe y centra la 
cuestión literaria en lo regional y propio (p. 334). Se diferencian además 
por el tono con el que se construyen: en el realismo mágico el sentimiento 
predominante es el encantamiento, porque proviene del punto de vista de 
los cronistas, del asombro europeo, mientras que en la literatura fantástica 
prima el sentimiento de terror (p. 336). Reconoce en el realismo mágico el 
intento de recuperar, fuera de los márgenes europeos, la relación 
hombre/naturaleza, rota por el progreso, mientras que la literatura 
fantástica “por el contrario, no busca la armonía sino la explicación de lo 
inarmónico, para constatar la dualidad y reversión del mundo” (p. 333). 

Oviedo identifica el realismo mágico como una forma de lo real 
maravilloso (p. 338), que presenta su particular visión del mundo, mientras 
que “la literatura fantástica pretende en todo caso implantar su realidad 
como alternativa a la existente”. Quizá ahí estribe el criterio por el que 
Murakami distanciaba lo fantástico del realismo mágico, en el hecho de 



CREACIÓN DE LO FANTÁSTICO E N LA FICCIÓN DE MURAKAMI 

Boletín GEC (2025), julio-diciembre, núm. 36, págs. 85-110. 
ISSN 1515-6117  •  eISSN 2618-334X 

101 

que para este la realidad muestra e incorpora los elementos extraños, en 
tanto que él discierne que ambos mundos, el real y el fantástico, cuentan 
con límites, con una separación que los delinea, siquiera sea de forma 
confusa, vaga. Recordemos cómo lo formulaba en la reciente La ciudad y 
sus muros inciertos:  

La literatura del colombiano García Márquez rehuía las distinciones 
concluyentes entre vivos y muertos, y ponía en duda la separación diáfana 
entre realidad e irrealidad o la existencia de muros disociativos entre 
ambas. En mi humilde opinión, sin embargo, esos muros quizás existan. 
Mejor dicho, estoy convencido de que existen, pero que son muros 
inciertos. (Murakami, 2024, p. 567) 

Un aspecto que resulta especialmente interesante en esta 
contraposición que Rocío Oviedo (1999) efectúa es lo podría hacer pensar 
en la mayor proximidad de la ficción murakamiana a la literatura fantástica, 
más que al realismo mágico: “Si el realismo mágico supone un reencuentro 
con la magia, la literatura fantástica se enfrenta a la razón, pues […] exige 
la irrupción de un elemento sobrenatural en un mundo sujeto a la razón” 
(p. 331). En la última cita de Murakami se comprueba que se asume la 
existencia de algo fuera de la realidad, la “irrealidad”, lo que Oviedo ha 
referido como “un elemento sobrenatural”, que escapa a un mero 
planteamiento racional, por trascender lo real. 

Oviedo subraya que el realismo mágico tiende a una percepción crítica 
hacia el ámbito social, histórico (p. 340) y, en la literatura fantástica, por el 
contrario, “lo que se pretende es la crítica de la ciencia o de la inteligencia”.  
Con todo, concluye Oviedo, las diferencias que se puedan apreciar no 
impiden que se den interferencias entre ambas corrientes. Este 
razonamiento cobra pleno sentido, porque no cabe negar en modo alguno 
que en muchos casos los textos podrían ser calificados con una u otra 
etiqueta, incluidos por supuesto los de Murakami. Curiosamente, hay 
quien sospecha que la inclusión de Murakami en el realismo mágico pueda, 
en realidad, deberse a puros criterios mercantilistas, para que su obra se 
pudiera beneficiar del prestigio y la popularidad con que ha contado el 
boom latinoamericano:  

La calificación de las obras de Murakami como magicorrealistas podría 
obedecer en realidad a un programa de comercialización del autor que 



HERACLIA CASTELLÓN ALCALÁ 

Boletín GEC (2025), julio-diciembre, núm. 36, págs. 85-110. 
ISSN 1515-6117  •  eISSN 2618-334X 

102 

aprovecha la estela comercial del movimiento hispanoamericano original, 
y no a una rigurosa traslación de los principios semánticos y pragmáticos 
del realismo mágico a su exitosa producción. (García-Valero, 2015, p. 16) 

En las páginas de Murakami, en todo caso, el número de aspectos 
coincidentes con la caracterización de la literatura fantástica parece más 
amplio y consistente que su participación del realismo mágico. Por otro 
lado, y no parece ser un hecho baladí, conviene no olvidar el hecho de que 
el mismo Murakami nunca ha asumido esa etiqueta para su obra, sin 
rebatirla enérgicamente tampoco. Más bien ha preferido marcar 
distancias, contraponer los puntos que marcarían las diferencias. Si se opta 
por la denominación realismo fantástico es por considerar que los 
postulados con que se describe la literatura fantástica pueden 
corresponder atinadamente a la obra narrativa de Murakami, entendiendo 
que por otra parte, como el realismo mágico, construye un entorno 
reconocible, referenciable, con personajes de naturaleza humana, con 
conducta propia de seres humanos, si bien, de repente, en el flujo narrativo 
ocurre algo fuera del mundo conocido que se aparta del orden natural. Así, 
al igual que en la literatura fantástica, parte de la trama se ve afectada por 
lo sobrenatural, lo extraordinario y el tránsito hacia otros recintos ignotos 
y fantásticos.  

Al interesarnos acotar específicamente lo establecido sobre la literatura 
fantástica como género narrativo, se ha de atender a las contribuciones 
asentadas que facilitan su reconocimiento. El punto de partida para 
remontarse a la caracterización de la literatura fantástica es, 
necesariamente, Tzvetan Todorov, cuyos desarrollos teóricos sobre la 
literatura fantástica (1970) constituyen el fundamento de análisis 
posteriores. Afirma Todorov (1981) que la aparición de lo fantástico 
comporta un desafío para su asimilación:  

En un mundo que es el nuestro, el que conocemos, sin diablos, sílfides, ni 
vampiros se produce un acontecimiento imposible de explicar por las leyes 
de ese mismo mundo familiar. El que percibe el acontecimiento debe optar 
por una de las dos soluciones posibles: o bien se trata de una ilusión de los 
sentidos, de un producto de imaginación, y las leyes del mundo siguen 
siendo lo que son, o bien el acontecimiento se produjo realmente, es parte 



CREACIÓN DE LO FANTÁSTICO E N LA FICCIÓN DE MURAKAMI 

Boletín GEC (2025), julio-diciembre, núm. 36, págs. 85-110. 
ISSN 1515-6117  •  eISSN 2618-334X 

103 

integrante de la realidad, y entonces esta realidad está regida por leyes que 
desconocemos. (p. 19)  

Ante esa dicotomía, lo fantástico desaparece, según este teórico, para 
dar paso a otro género vecino, sea lo extraño, en el primer caso, o lo 
maravilloso, en el segundo: si el lector “decide que es necesario admitir 
nuevas leyes de la naturaleza mediante las cuales el fenómeno puede ser 
explicado, entramos en el género de lo maravilloso” (p. 30). Por el 
contrario, el fantástico-extraño es cuando los acontecimientos que a lo 
largo del relato parecen sobrenaturales reciben, finalmente, una 
explicación racional (p. 32). Con todo, proliferan los casos en que no se 
puede distinguir entre lo fantástico y lo maravilloso, en que esa distinción 
es irrelevante, “la separación de lo fantástico se vuelve entonces muy 
difícil, si no imposible” (p. 72). 

Considera Todorov que hay dos redes fundamentales de temas 
fantásticos (p. 81). La primera consiste en “los temas del yo”, que implican 
una posición “pasiva” (p. 93), esto es, no hay acción alguna: “Este principio 
engendra diversos temas fundamentales: una causalidad particular, el 
pandeterminismo; la multiplicación de la personalidad; la ruptura del límite 
entre sujeto y objeto; y, por fin, la transformación del tiempo y el espacio. 
La segunda, “los temas del tú”, daría entrada a temas 

[…] referidos esencialmente a la estructuración de la relación entre el 
hombre y el mundo; estamos, en términos freudianos, en el sistema 
percepción-conciencia. […] Se trata más bien de la relación del hombre con 
su deseo y, por eso mismo, con su inconsciente. El deseo y sus diversas 
variaciones, entre las cuales se incluye la crueldad, son otras tantas figuras 
en las que están comprendidas las relaciones entre seres humanos; al 
mismo tiempo […] plantea el problema de la estructura de la personalidad, 
de su organización interna. (p. 85; destacado en el original) 

Para ilustrar esa pareja temática establecida por Todorov se puede 
acudir a rastrear ambos asuntos en alguna de las novelas de Murakami. En 
una de las novelas en que lo fantástico despliega nuclear importancia, 
Crónica del pájaro que da cuerda al mundo, un personaje de una de las 
narraciones intercaladas relata sus traumáticas experiencias bélicas y, en 
concreto, su estancia en un pozo al que fue arrojado. Lo que el personaje 
describe es asimilable a las formas de los temas del yo (ruptura del límite 



HERACLIA CASTELLÓN ALCALÁ 

Boletín GEC (2025), julio-diciembre, núm. 36, págs. 85-110. 
ISSN 1515-6117  •  eISSN 2618-334X 

104 

sujeto / objeto, tiempo y espacio alterados, posición pasiva). Con la llegada 
del día, describe así sus sensaciones:  

Cuando, advertido por algún indicio, me desperté sobresaltado, la luz ya 
estaba allí. Y conocí de nuevo el abrazo de la luz abrumadora. Casi de 
manera inconsciente, alargué las palmas de ambas manos y recibí en ellas 
el sol. Era un fulgor mucho más intenso que la primera vez. Al menos así me 
lo pareció. Bañado por aquel fulgor, empecé a verter lágrimas. Sentí que 
todo el líquido que contenía mi cuerpo se transformaba en lágrimas que 
manaban de mis ojos. Que todo mi cuerpo se fundía e iba manando de la 
misma forma. En el estado de gracia de aquella luz mágica, poco me 
importaba morir. No, incluso deseaba morir. Sentí que todo lo que había en 
el fondo del pozo, ahí y en ese momento, se convertía en una única cosa. 
Una sensación abrumadora de comunión. Sí, el verdadero sentido de la vida 
se encontraba en aquella luz que no duraba más que unos pocos segundos, 
y yo debía morir ahí y en ese momento. (Murakami, 2001, p. 141)  

Esta dualidad temática se puede, quizás, también reconocer en Toru 
Okada, el personaje protagonista de la citada novela. Sus primeros 
escarceos en lo fantástico se producen cuando baja a un pozo abandonado 
próximo a su casa, y así se inicia en su viaje a lo fantástico, a su propio 
interior, lo que correspondería a “los temas del yo” de Todorov. En su 
primer descenso al pozo revive momentos de su vida y se contempla a sí 
mismo como un observador ajeno:  

Me envolvía una oscuridad profunda. Por más que aguzara la vista, no 
veía nada. Ni siquiera dónde estaba mi propia mano. […] Se me hacía 
extraño saber que mi cuerpo estaba allí y no ser capaz de verlo. Inmóvil en 
la oscuridad, cada vez me parecía menos evidente el hecho real de 
encontrarme allí. Por eso, de vez en cuando carraspeaba o me pasaba la 
palma de la mano por la cara. Así, mis oídos se cercioraban de la existencia 
de mi voz, mis manos de la existencia de mi rostro y mi rostro podía 
cerciorarse de la existencia de mi mano. Pero, por más que me esforzara, 
mi cuerpo iba perdiendo poco a poco peso y densidad, como la arena 
peinada por la corriente. En mi interior se llevaba a cabo una especie de 
mudo y encarnizado tira y afloja y la conciencia iba arrastrando poco a poco 
la carne hacia su territorio. Las tinieblas perturbaban sobremanera el 
equilibrio original entre ambas.  



CREACIÓN DE LO FANTÁSTICO E N LA FICCIÓN DE MURAKAMI 

Boletín GEC (2025), julio-diciembre, núm. 36, págs. 85-110. 
ISSN 1515-6117  •  eISSN 2618-334X 

105 

Pensé que el cuerpo, en definitiva, estaba hecho para contener la mente 
y que no era más que una cáscara provisional. Si cambiaba la alineación de 
aquellos signos llamados cromosomas que con formaban mi cuerpo actual, 
me encontraría dentro de un cuerpo totalmente distinto […]. En una 
oscuridad tan profunda como aquélla, cualquier cosa, por extraña que 
fuera, era posible.  

Sacudí la cabeza. Y, con esfuerzo, logré devolverle la conciencia al cuerpo.  
[…] Voy a pensar en cosas más reales. Voy a pensar en el mundo de la 

realidad al que pertenece la carne. Para eso he venido. Para reflexionar 
sobre la realidad. Porque me pareció que para reflexionar sobre la realidad 
era mejor alejarme lo más posible de ella. (p. 186) 

Ya en su primer descenso al pozo se traslada a otros lugares, tiene 
encuentros decisivos que lo afectan y cambian su vida real, fuera del pozo. 
Y asume otras formas de identidad: 

Acurrucado en el fondo de una oscuridad absoluta, sólo podía ver la nada. 
Yo mismo era parte de la nada. Con los ojos cerrados, escuché el sonido de 
mi corazón, el sonido de la circulación de la sangre, el sonido de las 
contracciones pulmonares, como un fuelle, los retortijones que las 
húmedas vísceras, reclamando alimento, provocaban en mi estómago. En 
la oscuridad total, cada movimiento, cada oscilación, sonaba amplificada, 
como algo artificial. Aquel era mi cuerpo. Pero, envuelto en las tinieblas, 
era demasiado fresco, demasiado carnal.  

Y, de nuevo, poco a poco, la conciencia fue deslizándose fuera de mi 
cuerpo.  

Me imaginé convertido en el pájaro-que-da-cuerda, surcando el cielo del 
verano, posándome en la rama de un árbol, dándole cuerda al mundo […]. 
Mi cuerpo había adquirido en un instante la facultad de volar y surcaba el 
cielo sin dificultades, libre. Contemplaba el mundo con los ojos del pájaro-
que-da-cuerda. De vez en cuando, me cansaba de volar, me posaba en una 
rama y observaba a través de las hojas verdes los tejados de las casas y el 
callejón. Observaba a las personas moviéndose por el suelo, viviendo su 
cotidianidad. (p. 219) 

Sus bajadas al pozo le conferirán la capacidad adecuada para corregir 
ciertos graves problemas de su vida, incluso usando la violencia. Pero 
también para ayudar a otros. Se producen en adelante acciones y eventos 
complejos, plenamente identificables como “los temas del tú” 



HERACLIA CASTELLÓN ALCALÁ 

Boletín GEC (2025), julio-diciembre, núm. 36, págs. 85-110. 
ISSN 1515-6117  •  eISSN 2618-334X 

106 

promulgados por la teoría de Todorov. Es gracias a sus experiencias 
sobrenaturales en el pozo como consigue enmendar el curso de su vida y 
el de su esposa: “Al fin y al cabo, hemos sido nosotros quienes hemos 
hecho que todo concluyera así” (p. 564).  

Además de la obligada consulta a las aseveraciones del teórico Todorov, 
resulta oportuno manejar aportaciones específicas posteriores. Los 
estudios recientes sobre literatura fantástica parten de los nuevos 
postulados y conocimientos científicos –entre otros, los aportados por la 
física cuántica–, para concluir que eso que llamamos “realidad” como 
entidad única, fehaciente, no existe: “La realidad ha dejado de ser una 
entidad ontológicamente estable y única, y ha pasado a contemplarse 
como una convención, una construcción, un modelo creado por los seres 
humanos (incluso, como diría Baudrillard, un simulacro)” (Roas, 2008, p. 
101). García-Valero (2015) ha señalado la conformidad de las narraciones 
de Murakami con algunos principios de la física cuántica, tales como 
axiomas que tratan de incertidumbre, aleatoriedad y no-localidad: 

Las novelas de Murakami nos hablan de una maravillosidad implícita en la 
inabarcable complejidad del mundo contemporáneo. Fusionan sueños, 
inconscientes y personalidades en un enmarañamiento digno del quehacer 
cuántico y de las partículas subatómicas, y apunta a la interpretación de los 
argumentos de sus novelas como una totalidad interconectada, modelo de 
cosmos con el que algunos físicos teóricos han especulado. (p. 17) 

A partir de esos nuevos supuestos, la literatura ya no es mímesis, 
reproducción o copia de lo real, sino que solo se sostiene en sí misma, en 
el mundo que la obra crea, como Roas (2008) proclama: “La obra literaria 
se contempla entonces como un experimento verbal sin ninguna relación 
con la realidad exterior al universo lingüístico. Dicho de otro modo, no se 
remite a la realidad, sino que se basa en su propia ficcionalidad” (p. 103).  

En esta línea, el texto fantástico desvela lo que se ha querido ocultar, lo 
reprimido, lo que se no considera aceptado o aceptable; es con las 
narraciones fantásticas como se da salida a lo que la mente contiene, pero 
oculta:  

La literatura fantástica saca a la luz de la conciencia realidades, hechos y 
deseos que no pueden manifestarse directamente porque representan algo 



CREACIÓN DE LO FANTÁSTICO E N LA FICCIÓN DE MURAKAMI 

Boletín GEC (2025), julio-diciembre, núm. 36, págs. 85-110. 
ISSN 1515-6117  •  eISSN 2618-334X 

107 

prohibido que la mente ha reprimido o porque no encajan en los esquemas 
mentales al uso y, por tanto, no son factibles de ser racionalizados. Y lo hace 
del único modo posible, por vía del pensamiento mítico, encarnando en 
figuras ambiguas todo aquello que en cada época o período histórico se 
considera imposible (o monstruoso). En conclusión, lo fantástico conlleva 
siempre una proyección hacia el mundo del lector, pues exige una 
cooperación y, al mismo tiempo, un envolvimiento del lector en el universo 
narrativo. (p. 105)  

En el texto fantástico subyace un conflicto, porque exige cuestionar la 
coexistencia de lo posible y lo imposible, dentro y fuera de él (p. 106). Esa 
“convivencia conflictiva de lo posible y lo imposible define a lo fantástico y 
lo distingue de categorías cercanas, como lo maravilloso o la ciencia ficción, 
en las que ese conflicto no se produce” (p. 94). En el mundo actual, Roas 
sostiene la validez de lo fantástico “no sólo para denunciar la arbitrariedad 
de nuestra concepción de lo real, sino también para revelar la extrañeza de 
nuestro mundo” (p. 115).  

Conclusiones: realismo fantástico 

Tras el repaso de las contribuciones teóricas reseñadas, podemos 
subrayar que la narrativa de Murakami ofrece puntos comunes que, por 
una parte, la acercan al realismo mágico, denominación con la que de 
manera más frecuente es reconocida internacionalmente. En efecto, en las 
historias de Murakami se produce, desde la realidad fijada, conocida y 
recogida con fidelidad en el texto, la inclusión de lo insólito, lo inexplicable 
y extraordinario. Y, por otra parte, a la hora de enfocar las diferencias, 
vendrían, en el caso de Murakami, por algo que lo acerca, por otro lado, a 
la literatura fantástica: se abre un entorno paralelo, distinto del real, un 
universo fantástico, donde se produce lo sobrenatural. Además, como 
Oviedo ha remarcado, si lo que predomina en el realismo mágico es el 
encantamiento, en el caso de los atribulados personajes murakamianos, 
encontramos la desazón, la amenaza de horrendos peligros que los 
acechan. Hay que añadir asimismo que los teóricos de la literatura 
fantástica sostienen que lo sobrenatural es el territorio poblado por las 
imágenes y seres del inconsciente reprimido, lo cual cuadra del todo con 
las declaraciones de Murakami, quien afirma que escribe sus obras en un 



HERACLIA CASTELLÓN ALCALÁ 

Boletín GEC (2025), julio-diciembre, núm. 36, págs. 85-110. 
ISSN 1515-6117  •  eISSN 2618-334X 

108 

estado “onírico”, sin intervención racional de su mente consciente. De ahí 
que la rúbrica “realismo fantástico” parezca acertada para la ficción del 
autor nipón. Incluso el propio Strecher (2014) que, como se ha visto, 
encuadra a Murakami en el realismo mágico, llega a emplear también la 
denominación “Metaphysical Realism” (p. 84) para referirse a alguna 
ficción de Murakami. (Recuérdese que el adjetivo “metaphysical”, según el 
diccionario Webster, en una de sus acepciones significa “supernatural, 
paranormal, otherwordly”.)  

Se trata entonces, en las ficciones murakamianas, de tramas que parten 
de contextos conocidos, verosímiles, cuyos habitantes literarios, los 
protagonistas, adolecen de desconcierto personal y desencuentro con el 
sistema; sus vidas van a la deriva: desmotivación, rupturas afectivas… En 
ese marco, entran en las procelosas zonas de lo insondable donde 
experimentan el encuentro con lo extraordinario, y a través de esas 
vivencias fantásticas sus vidas se recomponen. La realidad y la irrealidad se 
superponen y su fruto literario es especialmente fecundo en la obra 
narrativa de Murakami, en un haz de extremos que acaban encontrándose; 
a esta combinación narrativa diseñada por Murakami ya atendió González 
Torres al señalar que con este autor “se levanta la frontera que separa el 
territorio del realismo mágico de la narrativa fantástica” (González 
Gonzalo, 2008, p. 61). El juego narrativo que Murakami arma en sus 
ficciones, urdiendo estampas de lo real plenamente reconocibles con 
fragmentos agitados que eclosionan en sucesos extraordinarios que vienen 
de lo más recóndito de los seres humanos, configura esa particular 
combinación que podríamos llamar realismo fantástico. Esta 
denominación, de hecho, ya se puede encontrar registrada en 
formulaciones críticas desde hace algún tiempo (Iglesias, 2017, párr. 5).  
Cierto es que el propio escritor ha acuñado recientemente ante un 
auditorio español, con humor, un término propio, exclusivo, al tiempo que 
vuelve a negar su adscripción al realismo mágico: “Reivindicó su propio 
estilo diciendo que ‘no es el realismo mágico’, que lo suyo “es el 
‘murakamismo’” (Fernández, 2023, párr. 2). 

 

  



CREACIÓN DE LO FANTÁSTICO E N LA FICCIÓN DE MURAKAMI 

Boletín GEC (2025), julio-diciembre, núm. 36, págs. 85-110. 
ISSN 1515-6117  •  eISSN 2618-334X 

109 

Referencias 
Brown, K. (2024, 20 de marzo). A guide to magical realism. Penguin. Recuperado el 6 junio de 2025. 
https://www.penguin.co.uk/discover/ articles/magical-realism-guide-books-authors 

Castellón Alcalá, H. (2024). Modelos de argumentos en la narrativa de Murakami. Anuario de Estudios 
Filológicos, 47, 69-91. https://doi.org/10.17398/2660-7301.47.69 

Dolezel, L. (1997). Mímesis y mundos posibles. En A. Garrido Domínguez (Comp.), Teorías de la ficción 
literaria (pp. 69-94). Arco Libros.  

Fernández, S. (2023, 18 de octubre). Murakami se reivindica: "Mi estilo no es el realismo mágico, es el 
‘murakamismo’”. La Nueva España. https://www.lne.es/oviedo/premios-
princesa/2023/10/18/escribo-quiero-sufro-bloqueo-afirma-93504923.html 

García-Valero, B. E. (2015). La magia cuántica de Haruki Murakami. Verbum. 

Garrido Domínguez, A. (1997). Teorías de la ficción literaria: los paradigmas. En A. Garrido Domínguez 
(Comp.), Teorías de la ficción literaria (pp. 11-40). Arco Libros.  

González Gonzalo, A. J. (2008). El juego de las dimensiones: entre fantasía y Soledad. Isagogé, (5), 58-
62. 
http://isagoge.atspace.com/documentos/Archivo_isagoge5/EL_JUEGO_DE_LAS_DIMENSIONES_ENTR
E_FANTASIA_Y_SOLEDAD.pdf  

Iglesias, J. P. (2017, 30 de agosto). De qué hablamos cuando hablamos de Murakami. La Tercera. 
https://www.latercera.com/culto/2017/08/30/hablamos-cuando-hablamos-murakami/ 

Murakami, H. (2001). Crónica del pájaro que da cuerda al mundo (Trad. L. Porta y J. Matsuura). 
Tusquets. (Edición digital). 

Murakami, H. (2002, abril). Murakami Haruki Rongu Intaby: Umibe no Kafuka o Kataru. Bungakukai, 
10-42.  

Murakami, Haruki (2008). Sauce ciego, mujer dormida (Trad. L. Porta Fuentes). Tusquets. (Edición 
digital).  

Murakami, H. (2011, 21 de octubre). The fierce imagination of Haruki Murakami / Entrevistado por S. 
Anderson. New York Times Magazine. https://www.nytimes.com/2011/10/23/magazine/the-fierce-
imagination-of-haruki-murakami.html  

Murakami, H. (2017). De qué hablo cuando hablo de escribir (Trad. F. Cordobés y Y. Ogihara). Tusquets. 
(Edición digital). 

Murakami, H. (2018-2019). La muerte del comendador (Vols. 1 y 2). (Trad. Y. Ogihara y F. Cordobés). 
Tusquets. (Edición digital).  

Murakami, H. (2021). Primera persona del singular (Trad. J. F. González Sánchez). Tusquets. (Edición 
digital). 

Murakami, H. (2024). La ciudad y sus muros inciertos. (Trad. J. F. González Sánchez). Tusquets. (Edición 
digital). 

Napier, S. (1996). The fantastic in modern Japanese literature: The subversion of modernity. Routledge.  

Oviedo Pérez de Tudela, R. (1999). Huellas de vanguardia: Realismo mágico / literatura fantástica. 
Esbozo de una relación. Anales de Literatura Hispanoamerican, 28, 323-341.  

https://www.penguin.co.uk/discover/%20articles/magical-realism-guide-books-authors
https://doi.org/10.17398/2660-7301.47.69
https://www.lne.es/oviedo/premios-princesa/2023/10/18/escribo-quiero-sufro-bloqueo-afirma-93504923.html
https://www.lne.es/oviedo/premios-princesa/2023/10/18/escribo-quiero-sufro-bloqueo-afirma-93504923.html
http://isagoge.atspace.com/documentos/Archivo_isagoge5/EL_JUEGO_DE_LAS_DIMENSIONES_ENTRE_FANTASIA_Y_SOLEDAD.pdf
http://isagoge.atspace.com/documentos/Archivo_isagoge5/EL_JUEGO_DE_LAS_DIMENSIONES_ENTRE_FANTASIA_Y_SOLEDAD.pdf
https://www.latercera.com/autor/HXFIJPABERBYFBILP4QZX4WOAI/
https://www.latercera.com/culto/2017/08/30/hablamos-cuando-hablamos-murakami/
https://www.nytimes.com/2011/10/23/magazine/the-fierce-imagination-of-haruki-murakami.html
https://www.nytimes.com/2011/10/23/magazine/the-fierce-imagination-of-haruki-murakami.html


HERACLIA CASTELLÓN ALCALÁ 

Boletín GEC (2025), julio-diciembre, núm. 36, págs. 85-110. 
ISSN 1515-6117  •  eISSN 2618-334X 

110 

Roas, D. (2008, 6 al 9 de mayo). Lo fantástico como desestabilización de lo real: elementos para una 
definición [Conferencia]. Ensayos sobre ciencia ficción y literatura fantástica: Actas del Primer Congreso 
Internacional de literatura fantástica y ciencia ficción (pp. 94-120). Madrid, España. https://e-
archivo.uc3m.es/rest/api/core/bitstreams/1e52a34c-31b7-4a40-a119-809dac4139f1/content  

Rubin, J. (2002). Haruki Murakami and the music of words. Harvill Press. 

Strecher, M. (1999). Magical Realism and the Search for Identity in the Fiction of Murakami Haruki. 
Journal of Japanese Studies, 25(2), 263-298. 

Strecher, M. (2014). The Forbidden Worlds of Haruki Murakami. University of Minnesota Press. 

Todorov, T. (1981). Introducción a la literatura fantástica (Trad. S. Delpy). Premia. (Original publicado 
en 1970).  

Trela, B. (2024, 19 de noviembre). Haruki Murakami has lost his sauce. Vulture, Book Review. 
Recuperado el 19 junio de 2025. https://www.vulture.com/article/haruki-murakami-the-city-and-its-
uncertain-walls-is-fan-fiction-book-review.html  

https://e-archivo.uc3m.es/rest/api/core/bitstreams/1e52a34c-31b7-4a40-a119-809dac4139f1/content
https://e-archivo.uc3m.es/rest/api/core/bitstreams/1e52a34c-31b7-4a40-a119-809dac4139f1/content
https://www.vulture.com/article/haruki-murakami-the-city-and-its-uncertain-walls-is-fan-fiction-book-review.html
https://www.vulture.com/article/haruki-murakami-the-city-and-its-uncertain-walls-is-fan-fiction-book-review.html

