
 

REVISTA DE HISTORIA UNIVERSAL | ISSN 0328-3704 | E-ISSN 2683-8869 
Nº 32 Julio 2025 - Diciembre 2025 | CC BY-NC-SA 4.0 

75 

 

N.º 32 Julio 2025 - Diciembre 2025 | ISSN 0328-3704 | E-ISSN 2683-8869 | Mendoza, Argentina 
https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/revhistuniv  
Publicación semestral | Mendoza, Argentina 
Licencia CC BY-NC-SA 4.0 internacional 
Recibido: 7/02/2025 | Aceptado: 14/11/2025 | pp. 75 - 94 

La Verdad en Agustín de Hipona 

The Truth in Agustin from Hiponia 

Francisco Cosme Doti Tori1 

Universidad de Montevideo 
Montevideo, Uruguay 

https://orcid.org/0009-0006-4543-4779 
f.dotitori@gmail.com 

Sumario: 1. Resumen. 2. Contexto histórico. 3. La Verdad en Agustín de 
Hipona. 4. Agustín y su contexto. 5. Conclusión. 

Resumen: En el presente estudio se aborda el tema de la verdad 
en el pensamiento de San Agustín de Hipona desde el punto de 
vista filosófico-teológico así como su labor en el contexto 
sociocultural. Para ello se tomarán como fuentes primarias 
algunas obras literarias de San Agustín, así como trabajos 
historiográficos relativos la época en la que vivió. 

Se considera relevante abordar el tópico de la verdad por 
tratarse del asunto central y acuciante que motivó la búsqueda 
que orientó toda su vida y se plasmó en su pensamiento, obras y 
vida. Asimismo, la orientación hacia la verdad que adquirió su 
pensamiento repercutió significativamente al configurar 
narrativa cristiana del mundo romano y fortaleció la comunidad 
de fieles de la iglesia cristiana. 

 

1 Maestrando en Historia Sociocultural. Universidad de Montevideo. Uruguay. Profesor de 
Historia por el Instituto de Profesores Artigas 

https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/revhistuniv
https://portal.issn.org/resource/ISSN/0328-3704
https://portal.issn.org/resource/ISSN/2683-8869
https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/revhistuniv
https://orcid.org/0009-0006-4543-4779
mailto:f.dotitori@gmail.com


LA VERDAD EN AGUSTÍN DE HIPONA 

76 REVISTA DE HISTORIA UNIVERSAL | ISSN 0328-3704 | E-ISSN 2683-8869 
N.º 32 Julio 2025 - Diciembre 2025 | CC BY-NC-SA 4.0 

 

Palabras clave: Cristiandad, Romanidad, Paganismo, Agustín de 
Hipona. 

Abstract: The aim of this study is to address the concept of truth 
in the thought of Saint Augustine of Hippo from a philosophical 
and theological perspective, as well as to analyse the pastoral 
work he carried out within the sociocultural context of his time. 
To this end, the primary sources consulted include some of the 
author's literary works, and historiographical studies related to 
his time and place. 

Particular emphasis has been placed on the issue of truth, as it 
served as the guiding principle of his thought, writings, and life. 
Furthermore, his orientation toward truth significantly impacted 
the shaping of the Christian narrative of the Roman-pagan world 
and strengthened the community of believers within the 
Christian Church. 

Keywords: Christendom, Romanity, Paganism, Augustine of 
Hippo. 

Cita sugerida: Doti Tori, Francisco Cosme. (2025). La Verdad en Agustín de Hipona. 
Revista de Historia Universal, 32, 75 – 94. 

Contexto histórico 

En el siglo I Virgilio en su obra “La Eneida” emite una relevante 
exhortación: “Tú, romano, recuerda tu misión: ir rigiendo los 
pueblos con tu mando. Estas serán tus artes: imponer leyes de paz, 
conceder tu favor a los humildes y abatir combatiendo a los 
soberbios”. De este modo, el gran poeta transmite el llamado 
providencial de Roma de regir los destinos de la ciudad que, 
fundada sobre el rito etrusco, fue concebida como Res Sacra y 
caput mundi. En efecto, “la acción paradigmática por la cual 
Júpiter consagró la gens divina de Eneas fija también su destino y 
su función en el mundo cuyo cumplimiento responde a la 
voluntad divina” (Boch, 2018, p. 56). 

https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/revhistuniv
https://portal.issn.org/resource/ISSN/0328-3704
https://portal.issn.org/resource/ISSN/2683-8869


FRANCISCO COSME DOTI TORI 

REVISTA DE HISTORIA UNIVERSAL | ISSN 0328-3704 | E-ISSN 2683-8869 
N.º 32 Julio 2025 - Diciembre 2025 | CC BY-NC-SA 4.0 

77 

 

En el mundo grecorromano precristiano no existía la separación 
entre política y religión que caracterizan los tiempos modernos. Y 
es que, en el mundo antiguo “la areté, las mores, la virtus se 
expresan a través de la comunidad política, por ello los conceptos 
políticos no pueden desvincularse de los religiosos o sociales” 
(Hubeñak, 2015, p. 219) y es en este sentido que hay que entender 
de qué manera el crecimiento del cristianismo no sólo repercutió 
en un cambio en la religiosidad sino también en la cosmovisión 
romana que implicaba, al mismo tiempo, al gobierno imperial y su 
sentido providencial. 

Resulta muy claro observar de qué manera vivían los romanos su 
religiosidad y el sentido de trascendencia que implicaba el ser 
ciudadano romano a través de lo que ilustra Boch al decir que: 

Cada ciudadano romano debía contribuir al mantenimiento de la 
paz con los dioses en cada acto de su vida. (...) Para el romano no 
existía diferencia alguna entre vida civil y religiosa; lo 
trascendente se encarnaba en la inmanente, la pax eterna se 
fusionaba en la terrena. Cada descuido hacia la regio conllevaba 
el rompimiento de la “pax deorum hominumque”, provocaba la 
ira de los dioses y determinaba una falta grave contra el Imperio 
y el emperador, implicaba un crimen religioso y exigía la 
expiación. (Boch, 2018, p. 58) 

En este sentido, dejar de realizar estas prácticas religiosas que 
unían el cielo y la tierra romanos y, al mismo tiempo, otorgaba un 
sentido trascendental que los dioses daban al Imperio significaba 
un peligro para el sustento político y social del mundo conocido. 
Un ejemplo claro de ello fue el conflicto por el Altar de la Victoria 
suscitado entre Quinto Aurelio Símaco y el obispo de Milán, 
Ambrosio.  

https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/revhistuniv
https://portal.issn.org/resource/ISSN/0328-3704
https://portal.issn.org/resource/ISSN/2683-8869


LA VERDAD EN AGUSTÍN DE HIPONA 

78 REVISTA DE HISTORIA UNIVERSAL | ISSN 0328-3704 | E-ISSN 2683-8869 
N.º 32 Julio 2025 - Diciembre 2025 | CC BY-NC-SA 4.0 

 

El principal órgano institucional del Imperio encargado de hacer 
que estas prácticas se mantuvieran vigentes y así lograr la 
sostenibilidad del Imperio era el Senado romano. En palabras de 
Boch (2018):  

El senado es la sede de la Maiestas Populi Romani, después del 
advenimiento de la Res publica, en pleno ejercicio de su 
auctoritas. Fue el guardián de la consigna original, evitando que 
se trasgrediera y que el pacto con Júpiter quedara disuelto. (...) el 
senado encarnaba la identidad paradigmática del ser romano y 
por ello era el responsable de realizar de manera eximia la 
misión que Roma tenía asignada por voluntad divina. Estaba 
llamado por Júpiter a asegurar la fidelidad a la religio y a la 
traditio, y a dirigir la consolidación del Imperio Universal. En esta 
asamblea fueron depositadas las creencias, las artes sacras del 
populus Romanus, el ius y el mos maiorum, que constituían la 
conciencia mesiánica del destino imperial. (p. 59) 

La cuarta y quinta centuria fue un marcado período de transición 
entre dos cosmovisiones incompatibles. Al decir de Boch (2018), 
para los romanos  

La idea de la Roma Eterna fue entonces entendida por ellos desde 
los esquemas de su pensamiento tradicional e intentaron 
protegerla del eminente peligro que significaba el avance del 
cristianismo, religión a la cual responsabilizaron de la ruptura de 
la ´pax deorum hominumque´ y en consecuencia de la decadencia 
imperial, ocupando para ellos un lugar secundario los intereses 
meramente económicos, sociales y políticos. (p. 16)  

Asegurar la continuidad de sus tradiciones y rituales religiosos era 
más importante que el mero hecho de hacer permanecer la 
tradición, sino que implicaba un sentido trascendental al acto en 
donde, a través de los rituales civiles se daba continuidad al pacto 
que los dioses habían depositado en la ciudad eterna.  

https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/revhistuniv
https://portal.issn.org/resource/ISSN/0328-3704
https://portal.issn.org/resource/ISSN/2683-8869


FRANCISCO COSME DOTI TORI 

REVISTA DE HISTORIA UNIVERSAL | ISSN 0328-3704 | E-ISSN 2683-8869 
N.º 32 Julio 2025 - Diciembre 2025 | CC BY-NC-SA 4.0 

79 

 

En este contexto es que surge la figura de Agustín de Hipona como 
uno de los máximos exponentes del cristianismo y el pensamiento 
teológico de una Iglesia que estaba formándose tanto en fieles 
como en su doctrina y luchando contra las divisiones internas de 
las herejías. En este sentido, nos centraremos en la labor que 
Agustín llevó a cabo en cuanto a la defensa de la religión cristiana 
y su sentido de la Verdad como explicación de su importancia y 
veracidad con respecto al paganismo, que al decir de Florencio 
Hubeñak (2006), se refiere a ese: 

formidable proceso de inculturación y asimilación del que surgió 
un núcleo de doctrina filosófico-teológica que, poco a poco, 
desplazó la unidad cultural comprensiva y globalizante del 
mundo pagano… Es imposible entender lo católico como cultura 
sin la trabazón doctrinal del pensamiento agustiniano, que logra 
conciliar lo rescatable de la antigüedad pagana con la Revelación. 
(Hubeñak, 2006, p. 85) 

La Verdad en Agustín de Hipona 

Desde antes del momento de su conversión al cristianismo 
ocurrida en el año 386 con 33 años, Agustín mostró un interés 
particular por el tema de la Verdad. ¿Qué es la Verdad? ¿Dónde 
está? ¿Cómo podemos conocerla? ¿Es accesible? Pero no es sino a 
través del Dios cristiano que dice haber conocido dónde ésta se 
encuentra. Podríamos resumir toda su búsqueda y pensamiento 
en las palabras que encontramos en el capítulo 26 del libro X de 
sus Confesiones en donde, dirigiéndose al Dios bíblico, le dice: “Tú 
eres la Verdad” (Agustín, 2004, p. 306). Sin embargo, considero 
necesario hacer un breve recorrido por los principales escritos 
que a nivel cronológico fue realizando y madurando este aspecto 
de su pensamiento.  

https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/revhistuniv
https://portal.issn.org/resource/ISSN/0328-3704
https://portal.issn.org/resource/ISSN/2683-8869


LA VERDAD EN AGUSTÍN DE HIPONA 

80 REVISTA DE HISTORIA UNIVERSAL | ISSN 0328-3704 | E-ISSN 2683-8869 
N.º 32 Julio 2025 - Diciembre 2025 | CC BY-NC-SA 4.0 

 

En este sentido, el primer escrito que encontramos del año 386, 
año de su conversión al cristianismo, es el llamado Soliloquios 
(2014). El mismo, ya como el título lo menciona, significa una 
reflexión interior realizada a solas en voz alta (en este caso, 
escrita al público) en donde Agustín tiene una conversación con la 
Razón, con quien va desenvolviendo diferentes aspectos que le 
preocupan como el amor, Dios, el alma y la sabiduría, la Verdad y 
cómo encaminar todas estas cuestiones, así como los deseos y 
pasiones, al sumo bien.  

Luego de comenzar comentando acerca de sus consideraciones 
interiores, ya en el primer capítulo de Soliloquios (2014) 
denominado “Plegaria a Dios”, el diálogo comienza con la 
iniciativa de la razón quien le dice: “Veamos, pon que has hallada 
ya alguna verdad. ¿A quién le encomendarás para seguir 
adelante?”, por lo que, luego de idas y vueltas, Agustín (2014) dice: 

A Ti te invoco, Dios Verdad, en quien, de quien y por quien son 
verdaderas todas las cosas verdaderas. Dios, Sabiduría, en ti, de ti 
y por ti saben todos los que saben. Dios, verdadera y suma vida, 
en quien, de quien y por quien viven las cosas que suma y 
verdaderamente viven. (Agustín de Hipona, 2014, p. 4) 

Aquí ya vemos que Agustín está poniendo en manos del Dios 
bíblico todas las fuerzas y deseos de su voluntad para 
encaminarlas al conocimiento verdadero que viene de este Dios. 
Ya desde entonces, es posible de observar, que Agustín, 
habiéndose convertido al cristianismo, deja de percibir la Verdad 
o el “Uno” como un ente abstracto e inalcanzable, como lo 
consideraba la filosofía neoplatónica de entonces, sino que, en 
tanto persona, este Dios es accesible y se relaciona con quienes lo 
buscan. 

https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/revhistuniv
https://portal.issn.org/resource/ISSN/0328-3704
https://portal.issn.org/resource/ISSN/2683-8869


FRANCISCO COSME DOTI TORI 

REVISTA DE HISTORIA UNIVERSAL | ISSN 0328-3704 | E-ISSN 2683-8869 
N.º 32 Julio 2025 - Diciembre 2025 | CC BY-NC-SA 4.0 

81 

 

Yendo entonces al núcleo del asunto, en este mismo trabajo, en el 
capítulo V, Agustín se pregunta “¿Qué es la verdad?” y allí, cuando 
la razón le pide que defina la verdad, este sostiene que “es 
verdadero lo que es tal como parece al que conoce, si quiere y 
puede conocerlo”. Allí se está cuestionando la esencia de las cosas, 
ya que luego sostiene que “si una cosa no puede ser conocida, 
resulta que tampoco es verdadera” y finaliza diciendo que “la 
verdad me parece que es “lo que es”. Podemos observar que 
entonces, para Agustín, hay una relación de la verdad entre el 
conocimiento de las cosas y su esencia, puesto que si no hay una 
relación recíproca entre ambas es allí donde se entra en el error. 
De esta manera, la relación de la Verdad con el Dios cristiano para 
Agustín es lo que sostiene al comienzo en el capítulo I de su 
“Plegaria a Dios” al decir que “Dios verdad, en quien, de quien y 
por quien son verdaderas todas las cosas verdaderas. Dios, 
Sabiduría, en ti, de ti y por ti saben todos los que saben”. Es decir 
que, para Agustín, Dios es La Verdad porque en Él y por Él existe 
todo lo que existe y en su Ser radica la esencia de todas las cosas. 
Puesto que entonces, Dios es la Verdad, se da por entendido para 
San Agustín que ésta es eterna, además de hacer el ejercicio en el 
capítulo II del Libro II titulado “La Verdad es eterna” al decir que, 
si algo deja de existir es verdad que dejó de hacerlo, por lo que 
deduce que “la verdad subsistirá, aunque se aniquile el mundo” 
(Agustín de Hipona, 2014, p. 37). 

A continuación, podemos observar en su obra “De Magistro” del 
año 389 en donde en forma de diálogo con su hijo Adeoato, 
Agustín aborda temáticas como la enseñanza, el conocimiento y el 
lenguaje. En él Agustín sostiene dos aspectos importantes con 
respecto a la verdad: sólo la verdad es quien nos enseña desde 
dentro y Cristo es la verdad y el maestro que nos enseña 
interiormente. Con esto, Agustín sostiene que la verdad reina en 

https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/revhistuniv
https://portal.issn.org/resource/ISSN/0328-3704
https://portal.issn.org/resource/ISSN/2683-8869


LA VERDAD EN AGUSTÍN DE HIPONA 

82 REVISTA DE HISTORIA UNIVERSAL | ISSN 0328-3704 | E-ISSN 2683-8869 
N.º 32 Julio 2025 - Diciembre 2025 | CC BY-NC-SA 4.0 

 

nuestra mente y que es posible de ser percibida por toda alma 
racional en tanto ella es capaz de recibir en proporción de su 
buena o mala voluntad. En definitiva, es Cristo, la inmutable 
virtud de Dios, quien habita en el interior del hombre (De 
Magistro, 2020). Con esto Agustín se aparta de las nociones 
externas y abstractas de la verdad y la vincula a nuestra esencia 
interior, capaz de ser percibida para quien esté dispuesto a 
escuchar la voz interior, sabiendo que en ella Dios habita a través 
de Cristo. 

Al año siguiente, en el 390 Agustín escribe otra obra denominada 
“La verdadera religión” (2017) con el propósito de defender la fe 
cristiana ante los ataques paganos, a pesar de haberse convertido 
ésta en religión oficial diez años antes con el Edicto de Tesalónica 
por parte del emperador Teodosio, quien además mandara a 
“apagar los fuegos sagrados” de los recintos paganos (Hubeñak, 
2004, p. 84). En ella, como parte de la verdad que San Agustín 
buscaba defender, considero oportuno observar qué argumento 
utiliza para dar por verdadera a la religión cristiana, a saber:  

El fundamento para seguir esta religión es la historia y la 
profecía, donde se descubre la dispensación temporal de la 
divina Providencia en favor del género humano, para reformarlo 
y restablecerla en la posesión de la vida eterna. Creído lo que 
ellas enseñan, la mente se irá purificando con un método de vida 
ajustado a los preceptos divinos y se habilitará para la percepción 
de las cosas espirituales, que ni son pasadas ni futuras, sino 
permanentes en el mismo ser, inmunes de toda contingencia 
temporal, conviene a saber: el mismo y único Dios Padre, el Hijo 
y el Espíritu Santo. (Agustín de Hipona, 2017, p. 65)  

Y, por añadidura, con respecto a la verdad misma que dice ser 
Cristo, el Verbo encarnado de Dios, Agustín sostiene diciendo que:  

https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/revhistuniv
https://portal.issn.org/resource/ISSN/0328-3704
https://portal.issn.org/resource/ISSN/2683-8869


FRANCISCO COSME DOTI TORI 

REVISTA DE HISTORIA UNIVERSAL | ISSN 0328-3704 | E-ISSN 2683-8869 
N.º 32 Julio 2025 - Diciembre 2025 | CC BY-NC-SA 4.0 

83 

 

La verdad es la que nos muestra lo que es (...) aquella unidad que 
es principio originario de todo lo que es uno, (...) tal es la Verdad 
y el Verbo en el principio, y el Verbo Dios en el seno de Dios. (...) 
Ella revela al Uno como es en sí, por lo cual muy bien se llama su 
Palabra y su Luz (...) más ella es su perfecta ecuación y, por tanto, 
la Verdad, (...) es la forma de todo lo verdadero, (...) la verdad se 
conmesura al ser y éste se mide por el grado de semejanza con el 
Uno principal. (Agustín de Hipona, 2017, pp. 115-116)  

En este sentido, para Agustín la verdad está relacionada con esa 
unidad primera de la cual provienen todas las cosas. Esta idea es 
observada y abordada por la filosofía de la época de los 
neoplatónicos, en particular de Plotino. Al decir de Peter Brown, 
Agustín hizo nada menos que desplazar el centro de gravedad de 
su vida espiritual. Había dejado de identificarse con su Dios: este 
Dios era totalmente trascendente, su desemejanza tenía que 
admitirse, y, al darse cuenta de ello, Agustín tenía que admitir que 
él también era desemejante y distinto de Dios” (Brown, 1997, p. 
123). De todas maneras, es relevante ver cómo esa Verdad que “es 
la forma de todo la verdadero” y dice mostrarnos “lo que es”, está 
relacionada para Agustín con el Verbo de Dios, este concepto de la 
filosofía griega que refiere a su Palabra creadora y de allí lo 
vincula al Verbo encarnado en Cristo, “su Palabra y su Luz”. 

A modo de conclusión de este apartado, considero oportuno 
mencionar el vínculo que Agustín hace en sus Confesiones con 
respecto a la verdad y la felicidad ya que, en definitiva, este 
aspecto vinculante no sólo es una característica singular de la fe 
cristiana en tanto Jesús dice “Yo he venido para que tengan vida, y 
la tengan en abundancia” (Juan 10:10), sino que también para 
Agustín se trata de una vida vivida en la verdad, defendiendo esta 
proposición diciendo: “¿Cómo se explica el que la verdad 
engendre odios, y que se tenga por enemigo al siervo tuyo que la 

https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/revhistuniv
https://portal.issn.org/resource/ISSN/0328-3704
https://portal.issn.org/resource/ISSN/2683-8869


LA VERDAD EN AGUSTÍN DE HIPONA 

84 REVISTA DE HISTORIA UNIVERSAL | ISSN 0328-3704 | E-ISSN 2683-8869 
N.º 32 Julio 2025 - Diciembre 2025 | CC BY-NC-SA 4.0 

 

predica, siendo así que la felicidad está en el gozo de la verdad?” 
(Agustín de Hipona, 2004, p. 304). Aquí adjudica otro tipo de valor 
a la verdad, no solo en Dios como esencia de las cosas sino como 
plenitud para la vida del ser humano en tanto vida sin error, 
certera, confiada. Para Agustín entonces, es significativo este 
aspecto mencionado justamente en sus Confesiones al tratarse de 
un libro realizado para confesar su pasado y su nueva vida en 
Cristo. De esta manera él dice (2004), “...pecaba yo, por cuanto 
buscaba la verdad, la deleitación y la sublimidad no en Él, sino en 
mí mismo y en las demás criaturas; y por esto me precipitaba en 
el dolor, la confusión y el error” (p. 45). En esta línea de 
razonamiento, más adelante confiesa (2004), “Encontré a mi Dios 
donde encontré la verdad, pues mi Dios es la verdad”, sosteniendo 
que “...sólo llegará a ser feliz cuando sin estorbos ni interferencias 
sea capaz de gozarse en aquella verdad por la cual son verdaderas 
todas las cosas” (p. 305). 

En tanto argumentación, considero que esto también es 
importante de ser abordado en cuanto a la disputa discursiva que 
significaba contra el mundo y la religión pagana ya que se trata de 
dos lógicas antagónicas en la medida en que el Dios cristiano 
aporta felicidad, no sólo en tanto Verdad, sino también en la 
medida en que vive en el interior del hombre y éste puede 
encaminar su vida correctamente. Esto representa un cambio de 
paradigma sustancial cuando, por el contrario, en el mundo 
pagano era un deber la ritualidad del sacrificio para la 
sostenibilidad del imperio en tanto encargado de la paz y orden 
del mundo. En este sentido, el peso simbólico y psicológico es 
paradigmático.  

A continuación, en el próximo apartado abordaremos la labor de 
Agustín en su contexto social e implicado en los acontecimientos 

https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/revhistuniv
https://portal.issn.org/resource/ISSN/0328-3704
https://portal.issn.org/resource/ISSN/2683-8869


FRANCISCO COSME DOTI TORI 

REVISTA DE HISTORIA UNIVERSAL | ISSN 0328-3704 | E-ISSN 2683-8869 
N.º 32 Julio 2025 - Diciembre 2025 | CC BY-NC-SA 4.0 

85 

 

de su tiempo, sobre todo en torno al año 410 con motivo del 
saqueo de Roma por parte de Alarico y su ejército de bárbaros, ya 
como Obispo de Hipona.  

Agustín y su contexto 

Para el momento en el que Agustín apareció en la historia del 
mundo, la iglesia cristiana llevaba un relativamente breve pero 
significativo tiempo de desarrollo en la cultura Occidental. 
Sostiene Florencio Hubeñak (2006) que a lo largo del siglo IV: 

El cristianismo, convertido en religión oficial del emperador, se 
va haciendo progresivamente una religión de Estado y tiende a 
imprimir su huella sobre las instituciones, el ambiente y el modo 
de vida; (...) la civilización de la Antigüedad tardía se quiso a sí 
misma, intentó serlo, se pensó a sí misma, como una civilización 
cristiana. (p. 83) 

En este sentido, la iglesia cristiana en tanto comunidad de 
creyentes movilizados y siguiendo la palabra y los valores del 
Evangelio, ponían de manifiesto un nuevo tipo de liderazgo 
“urbano”. Al decir del historiador irlandés Peter Brown (1997),  

Lo que Constantino y sus sucesores dieron a las iglesias cristianas 
fue paz, riqueza y, sobre todo, la capacidad de construirse, con 
una velocidad sorprendente, una posición muy fuerte a nivel 
local. Constantino se encontró con una institución que ya se 
había mostrado capaz de movilizar y redistribuir la riqueza con 
fines religiosos. (p. 43)  

De esta manera, continúa diciendo, “la entrada del clero cristiano 
en la escena local como grupo privilegiado, por lo demás 
sumamente ambicioso, supuso un cambio trascendental, por 
cuanto se producía en un área que afectaba a toda la estructura 
del Imperio romano” (Brown, 1997, p. 44). Sumado a esto, al 

https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/revhistuniv
https://portal.issn.org/resource/ISSN/0328-3704
https://portal.issn.org/resource/ISSN/2683-8869


LA VERDAD EN AGUSTÍN DE HIPONA 

86 REVISTA DE HISTORIA UNIVERSAL | ISSN 0328-3704 | E-ISSN 2683-8869 
N.º 32 Julio 2025 - Diciembre 2025 | CC BY-NC-SA 4.0 

 

momento de aparición de Agustín, la iglesia cristiana había 
logrado expandirse, agruparse en torno a un credo común (a 
pesar de las herejías) facilitado por el aparato estatal del Imperio 
y constituirse como institución social tomando formas en parte 
adoptadas del propio Imperio. 

Partiendo de esta base, la labor de Agustín fue muy significativa 
ya que, al decir de Aníbal Fosbery (2006), fue quien llevó a cabo 
“un formidable proceso de inculturación y asimilación del que 
surgió un núcleo de doctrina filosófico-teológica que, poco a poco, 
desplazó la unidad cultural comprensiva y globalizante del 
mundo pagano [logrando] conciliar lo rescatable de la antigüedad 
pagana con la Revelación” (p. 85). Del mismo modo, ya el hecho 
mismo de su conversión resultó un aspecto crucial para la 
sociedad de su época en cuanto a lo que representaba esto 
simbólicamente en Agustín, una figura reconocida que había sido 
elegido por el mismo Quinto Aurelio Símaco para ser profesor de 
retórica de la corte imperial en Milán, cargo que implicaba 
pronunciar los panegíricos oficiales al emperador y a los cónsules 
(Brown, 1970). En este sentido, tal y como sostiene Peter Brown 
(1970):  

La conversión y el “abandono del mundo” no significaba 
retirarse a la oscuridad. De un modo u otro, todos los grandes 
conversos a la vida ascética del Occidente latino acabaron 
ocupando lugares prominentes en la iglesia católica: su 
comportamiento era estudiado, sus libros eran leídos y sus ideas 
debatidas acaloradamente. Quisieran o no, habían pasado de un 
tipo de vida pública a otro. (p. 51) 

Por ello, y en relación el tipo de vida y el círculo que rodeaba a 
San Agustín, Peter  

Brown sostiene que, en cuanto a las Confesiones: 

https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/revhistuniv
https://portal.issn.org/resource/ISSN/0328-3704
https://portal.issn.org/resource/ISSN/2683-8869


FRANCISCO COSME DOTI TORI 

REVISTA DE HISTORIA UNIVERSAL | ISSN 0328-3704 | E-ISSN 2683-8869 
N.º 32 Julio 2025 - Diciembre 2025 | CC BY-NC-SA 4.0 

87 

 

Era un libro para los servi Dei, para los ‘siervos de Dios’; es el 
documento clásico de un grupo de personas altamente 
intelectualizadas, los spiritales, ‘hombre de espíritu’. Decía a tales 
gentes lo que estas querían saber, o sea, la trayectoria de una 
conversión sobresaliente; pedía lo que estos estaban 
acostumbrados a pedirse, es decir, el apoyo a sus oraciones. 
Contenía, incluso, emocionantes llamadas a los hombres que 
podían sumarse a esta minoría: el maniqueo austero y el 
platónico pagano, que seguían manteniéndose distantes de las 
atestadas basílicas cristianas. (Brown, 1970, p. 208) 

Por ello vemos en el capítulo 16 del Libro I el siguiente reproche a 
los hombres y la religión pagana que resulta significativo desde 
todo punto de vista. Allí es muy representativo el esquema que 
presenta de la religión pagana en cuanto a expresiones de las 
costumbres pecadoras de los seres humanos a ojos cristianos. Y es 
que allí se refiere a una fábula de Júpiter y Dánae en la que ésta es 
fecundada por el Dios en forma de trueno. Ante esto es evidente la 
indignación de Agustín al sostener que en el relato el trueno “se 
fingió para autorizar la imitación de un verdadero adulterio con 
el engaño de un falso trueno”. Es decir, desvela la manipulación 
de la mitología para dar lugar al adulterio de un Dios, “para que 
los vicios no fuesen tenidos por vicios y cualquiera que los 
cometiese pareciese que imitaba a dioses celestiales, no a hombres 
perdidos”. Y más se irrita cuanto por esto se tienen el amparo de 
las leyes y se incita a la excitación perpetrando así y dando a 
beber a las generaciones de hombres “semejante torpeza”. Por lo 
tanto, culmina el capítulo condenando “el vino del error que 
maestros ebrios nos propinaban en ellos, y del que si no bebíamos 
éramos azotados, sin que se nos permitiese apelar a otro juez 
sobrio”. 

https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/revhistuniv
https://portal.issn.org/resource/ISSN/0328-3704
https://portal.issn.org/resource/ISSN/2683-8869


LA VERDAD EN AGUSTÍN DE HIPONA 

88 REVISTA DE HISTORIA UNIVERSAL | ISSN 0328-3704 | E-ISSN 2683-8869 
N.º 32 Julio 2025 - Diciembre 2025 | CC BY-NC-SA 4.0 

 

Esto también, en definitiva, está vinculado con la verdad ya que 
“el vino del error” resulta que embriaga y pierde al ser humano a 
través de un relato, en este caso religioso, que tiende a ser la 
verdad, la realidad divina que rige los destinos del mundo. 

Tras los sucesos de inestabilidad acaecidos sobre fines del siglo IV 
y principios del V en torno al Imperio como guerras civiles y las 
incursiones de los bárbaros, sobre todo el saqueo de Roma del 410,  

Los paganos empezaron a hablar de tempora christiana, ‘tiempos 
cristianos’, y con esa expresión pretendían referirse no a la 
estabilidad del orden instaurado por Constantino, sino a aquella 
nueva época de ansiedad, dominada por una crisis de autoridad 
que había traído consigo la repetición una y otra vez de 
incursiones bárbaras en todas las provincias del Oriente romano. 
(Brown, 1997, p. 50) 

Por ello, la nobilitas romana intentó restablecer el culto pagano en 
el 406 y 408, a lo que le siguió, según relata Hubeñak (2019), “el 
edicto de Honorio del 14/15 de noviembre del 408 -conocido como 
De paganis, sacrificiis et templis- que ponía fin a la tolerancia de 
los cultos paganos y disponía arrancar todas las estatuas (y llevar 
espadas en la corte)” (p. 82-83). Pese a ello, es necesario tener en 
cuenta que Alarico, siendo arriano, respetó la sacralidad de Roma 
ordenando “que respetasen las basílicas de los apóstoles Pedro y 
Pablo, convertidas en lugar de asilo inviolable” (Hubeñak, 2019, p. 
91). 

Por su parte Agustín, como sostiene Viviana Boch (2017), “buscó 
demoler la idea romana tradicional consistente en que la 
grandeza del Imperio se debía a los antiguos dioses y concluyó 
negando que a ellos debiera Roma su éxito” (p. 29). Y es que, para 
los romanos, como comenta el historiador Hubeñak tomando la 
observación de Arnaldo Momigliano, la caída de Roma ocurrió en 

https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/revhistuniv
https://portal.issn.org/resource/ISSN/0328-3704
https://portal.issn.org/resource/ISSN/2683-8869


FRANCISCO COSME DOTI TORI 

REVISTA DE HISTORIA UNIVERSAL | ISSN 0328-3704 | E-ISSN 2683-8869 
N.º 32 Julio 2025 - Diciembre 2025 | CC BY-NC-SA 4.0 

89 

 

el 410 y no en el 476, y esto se debió al horror y el impacto 
psicológico con que vivieron dicho acontecimiento (Hubeñak, 
2019, p. 77). Como obispo de Hipona, Agustín experimentó las 
repercusiones del saqueo tanto en el ámbito político-religioso 
como humano. Con ello, Agustín comienza a desarrollar lo que se 
conocerá como una de sus obras máximas, La Ciudad de Dios. Con 
ella inició una verdadera labor apologética en cuanto a la defensa 
de la religión cristiana como respuesta a los ataques de figuras del 
paganismo tales como Claudio Rutilio Namaciano, como bien 
aborda Viviana Boch (2017) en su trabajo citado, mencionando 
que la Ciudad eterna (Roma) “resurgiría victoriosa de ese mundo 
que contemplaba en ruinas, producto del avance de los bárbaros y 
de la amenaza que representaba el cristianismo” (p. 29). Agustín 
desarrolla entonces una “verdadera teología política cristiana, 
basada en una novedosa filosofía de la historia que radicaba en la 
creencia de bienestar y salvación de la humanidad a través del 
cristianismo” (Boch, 2017, p. 29). En ella es posible de observarse 
la profundidad, universalidad y supremacía del mensaje cristiano 
que abarca y salva a todos los seres humanos. 

Al mismo tiempo, en tono de crítica a las reacciones paganas San 
Agustín comenta en el capítulo VII de su obra La Ciudad de Dios 
(citado en Hubeñák, 2019, p. 92):  

Por consiguiente, todo lo que tuvo lugar en el último saqueo de 
Roma -ruina, sangre, robo, fuego y aflicción- es obra del estilo 
bélico. Empero, lo que se realizó con estilo nuevo, como el elegir 
y determinar las espaciosísimas basílicas que había de llenar el 
público agraciado con el perdón, donde no se matase a nadie ni a 
nadie se robase. Adonde eran conducidos muchos por los 
piadosos enemigos para librarse y de donde no era sacado 
ninguno para verse en manos de los enemigos crueles, esto debe 
ser atribuido al nombre de Cristo y a los tiempos cristianos. 

https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/revhistuniv
https://portal.issn.org/resource/ISSN/0328-3704
https://portal.issn.org/resource/ISSN/2683-8869


LA VERDAD EN AGUSTÍN DE HIPONA 

90 REVISTA DE HISTORIA UNIVERSAL | ISSN 0328-3704 | E-ISSN 2683-8869 
N.º 32 Julio 2025 - Diciembre 2025 | CC BY-NC-SA 4.0 

 

Quien no ve esto, está ciego; el que lo ve y no lo alaba es ingrato; 
y el que resiste al que lo alaba, insano. (Agustín de Hipona citado 
en Hubeñak, 2019, p. 92) 

Con esta respuesta Agustín aporta una interpretación 
radicalmente diferente a la que daban los paganos al entender 
que los tiempos cristianos eran fruto de una crisis de autoridad. A 
diferencia de esto, Agustín considera que los tiempos cristianos 
daban lugar a acciones de piedad en el seno de un contexto de 
guerra, en donde los invasores mostraban clemencia y respeto a 
todo aquello que estuviera bajo el nombre de Cristo, algo muy 
diferente a lo que ocurría normalmente ocurría y a lo que Agustín 
caracteriza como “estilo bélico”. 

Sin embargo, en el mismo año del 410 y como consecuencia de la 
conmoción ocurrida por el saqueo de la ciudad eterna, en tanto 
Obispo, Agustín dirige unas palabras en uno de sus sermones (hoy 
conocido como el Sermón 81) en donde intenta explicar dando 
una interpretación y, al mismo tiempo, una explicación ante este 
hecho, sobre todo en forma de consolación a los cristianos ante las 
acusaciones de los paganos, diciendo: 

Seguramente Dios no te ha dado bastante, cuando en la vejez del 
mundo te mandó a Cristo… No sigas ligado al mundo viejo y no 
rechaces rejuvenecer en Cristo, el que te dice: «El mundo perece, 
el mundo envejece, el mundo viene a menos, sufre el estertor de 
la vejez. No temas. Tu juventud se renovará como las águilas». El 
pagano observa: Roma muere en el tiempo cristiano. Roma no 
muere: fue flagelada, no muerta; fue castigada, no destruida. 
Roma no muere si los romanos no perecen. Y ellos no perecerán 
si alaban a Dios; perecerán si blasfeman ¿Qué es Roma sino los 
romanos? No se trata de piedras y de madera, de altas torres y de 
larguísimos muros. Estos se hicieron para ser destruidos. El 
hombre, al edificar puso piedra sobre piedra y al destruir, separó 
piedra de piedra. Un hombre hizo aquellas cosas (piedras y 

https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/revhistuniv
https://portal.issn.org/resource/ISSN/0328-3704
https://portal.issn.org/resource/ISSN/2683-8869


FRANCISCO COSME DOTI TORI 

REVISTA DE HISTORIA UNIVERSAL | ISSN 0328-3704 | E-ISSN 2683-8869 
N.º 32 Julio 2025 - Diciembre 2025 | CC BY-NC-SA 4.0 

91 

 

maderas, torres y muros) y un hombre las destruyó ¿Se injuria a 
Roma porque se dice que cayó? No, a Roma no, en todo caso al 
artífice de ella. (Agustín de Hipona, citado en Hubeñak, 2019, p. 
104) 

Con una brillante retórica Agustín aporta la otra de los hechos 
desde una perspectiva cristiana. Aún en la incertidumbre durante 
la masacre y el dolor, Agustín renueva la mirada en el dualismo 
de los tiempos del mundo viejo que muere y el nuevo que renace 
en Cristo. Y es que para Hubeñak (2019), “Agustín se niega a 
aceptar un triunfo inmediato de los Bárbaros, pero no cree en la 
eternidad del Imperio” (p. 105) tal y como deja en evidencia en 
cuanto a la perennidad en el tiempo de lo que construye el 
hombre en contraste con el tiempo de lo que Dios construye para 
la eternidad. Sin embargo y a pesar de ello, da un halo de 
esperanza incluso a los paganos romanos a quienes les dice que 
Roma no perecerá si ellos no perecen, y ellos no perecerán si 
alaban al verdadero Dios. 

En definitiva, mediante su narrativa de todo tipo, Agustín se ocupa 
en correr el velo de la ilusión que no sólo los paganos tenían en 
sus mentes con respecto a la eternidad de la “Ciudad eterna” labor 
no pequeña ya que, como bien menciona Peter Brown (1997), 
“pues para cambiar una mentalidad tan generalizada de un modo 
significativo y hacerla partícipe de la intransigencia de los 
cristianos más «avanzados» y estrictos era preciso que cambiara 
toda la sociedad y la cultura del Imperio romano” (p. 42). 

Conclusión 

A modo de conclusión podemos decir que Agustín logró definir 
concretamente la Verdad al sostener que ella es Dios y desde allí 
consignar por consiguiente cuáles son sus cualidades eternas y 

https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/revhistuniv
https://portal.issn.org/resource/ISSN/0328-3704
https://portal.issn.org/resource/ISSN/2683-8869


LA VERDAD EN AGUSTÍN DE HIPONA 

92 REVISTA DE HISTORIA UNIVERSAL | ISSN 0328-3704 | E-ISSN 2683-8869 
N.º 32 Julio 2025 - Diciembre 2025 | CC BY-NC-SA 4.0 

 

absolutas. Al mismo tiempo, pudo vislumbrar un aspecto 
trascendental sobre la Verdad al entender que la misma radica en 
el interior del ser humano a través del espíritu del Verbo 
encarnado, Cristo. Estos asuntos fueron fundamentales para 
consolidar su pensamiento y labor apologética en un contexto en 
donde, si bien el cristianismo había logrado su consolidación 
como religión oficial del Imperio, seguían existiendo movimientos 
paganos que de alguna u otra manera cuestionaban su 
credibilidad y promovían, por lo menos, que dejara de ser la 
religión oficial y así que el paganismo pudiera continuar 
celebrando sus rituales. En este sentido, no solo contamos con el 
testimonio de la historia para saber que el cristianismo logró 
imponerse por sobre el paganismo a pesar de los reveses que 
azotaron al Imperio romano sobre todo en el siglo V, sino que el 
pensamiento de Agustín fue el que dio forma a la cristiandad 
medieval de los años y siglos posteriores. 

A través del tema de la Verdad podemos ver que ésta no sólo tenía 
que ver con un carácter conceptual y una búsqueda filosófica de 
Agustín, sino con un aspecto que atañe a la existencia del ser 
humano, tal y como sostiene al principio de sus Confesiones al 
decirle a Dios: «Nos hiciste, Señor, para Ti; y nuestro corazón está 
inquieto hasta que descanse en Ti» (2004, p. 17). Por lo tanto, Dios 
en tanto Verdad y el ser humano inquieto por la búsqueda de esta, 
no encuentra paz hasta que ambas se encuentren. Esto es lo que 
Agustín vio de verdad en el cristianismo y determinó su 
conversión a sus 33 en el año 386. La implicancia personal y 
espiritual que este tema genera en el ser humano es trascendental 
para su existencia y al mismo tiempo su vida en sociedad. 

Este trabajo, en definitiva y como todo, también parte de una 
búsqueda personal que encontró en Agustín y el ambiente 

https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/revhistuniv
https://portal.issn.org/resource/ISSN/0328-3704
https://portal.issn.org/resource/ISSN/2683-8869


FRANCISCO COSME DOTI TORI 

REVISTA DE HISTORIA UNIVERSAL | ISSN 0328-3704 | E-ISSN 2683-8869 
N.º 32 Julio 2025 - Diciembre 2025 | CC BY-NC-SA 4.0 

93 

 

político-religioso una inspiración para ver, aprender y formar el 
conocimiento histórico y filosófico de lo que trasciende al ser 
humano. En ese sentido, la vida del protagonista, lo que implicó su 
conversión y su labor teológica y apologética sirven de ejemplo 
para todos los tiempos y circunstancias en la que nuestro contexto 
nos interpele. 

Referencias 

Agustín de Hipona. (2004). Confesiones. Editorial Claretiana. 

Agustín de Hipona. (2014). Soliloquios. Ediciones Rialp. 

Agustín de Hipona. (2017). Obras escogidas de Agustín de Hipona. Tomo I: La 

verdadera religión. Editorial CLIE. 

Agustín de Hipona. (2020). Sobre el maestro. De magistro. Editorial Universitaria. 

Boch, V. (2018). La agonía del paganismo: El círculo de Símaco y sus 

contemporáneos. Educa. 

Boch, V. (2017). A propósito de la caída de Roma: Un análisis de los escritos de 

Claudio Rutilio Namaciano. Helmantica: Revista de Filología Clásica y 

Hebrea, 68(200), 15–34. 

Brown, P. (1997). El primer milenio de la cristiandad occidental. Editorial Crítica. 

Brown, P. (1970). Biografía de Agustín de Hipona. Editorial Revista de Occidente. 

Hubeñak, F. (2006). Historia integral de Occidente: Desde una perspectiva cristiana. 

Educa. 

https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/revhistuniv
https://portal.issn.org/resource/ISSN/0328-3704
https://portal.issn.org/resource/ISSN/2683-8869


LA VERDAD EN AGUSTÍN DE HIPONA 

94 REVISTA DE HISTORIA UNIVERSAL | ISSN 0328-3704 | E-ISSN 2683-8869 
N.º 32 Julio 2025 - Diciembre 2025 | CC BY-NC-SA 4.0 

 

Hubeñak, F. (2015). Algunas consideraciones sobre el pasaje de la romanidad a la 

cristiandad. Helmantica: Revista de Filología Clásica y Hebrea, 66(195), 

213–233. 

Hubeñak, F. (2019). El saqueo de Roma del 410 y sus implicaciones político-

religiosas. Helmantica: Revista de Filología Clásica y Hebrea, 70(204), 77–

108. 

https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/revhistuniv
https://portal.issn.org/resource/ISSN/0328-3704
https://portal.issn.org/resource/ISSN/2683-8869

